
 
 
 
 
 
 
 

CARIBOU CO‐MANAGEMENT  
AND  

CROSS‐CULTURAL  
KNOWLEDGE SHARING 

 
 
 
 

By 
Anne E. Kendrick 

 
 
 
 

A THESIS SUBMITTED IN PARTIAL FULFILLMENT OF  
THE REQUIREMENTS FOR THE DEGREE OF 

 
DOCTOR OF PHILOSOPHY 

 
 
 

THE NATURAL RESOURCES INSTITUTE 
70 DYSART ROAD 

THE UNIVERSITY OF MANITOBA 
WINNIPEG, MANITOBA, CANADA 

R3T 2N2 
 
 
 

© Anne E. Kendrick, 2003 
 



 
 
 

THE UNIVERSITY OF MANITOBA 
 

FACULTY OF GRADUATE STUDIES 
***** 

COPYRIGHT PERMISSION 
 
 
 

CARIBOU CO‐MANAGEMENT AND  
CROSS‐CULTURAL KNOWLEDGE SHARING 

 
 
 
 

A Thesis/Practicum submitted to the Faculty of Graduate Studies of The University  
of Manitoba in partial fulfillment of the requirement of the degree 

 
of 
 

Doctor of Philosophy 
 
 

Anne E. Kendrick © June, 2003 
 
 

Permission has been granted to the Library of the University of Manitoba to lend or 
sell copies of this thesis/practicum, to the National Library of Canada to microfilm 
this thesis and to lend or sell copies of the film, and to University Microfilms Inc. to 

publish an abstract of this thesis/practicum. 
 

This reproduction or copy of this thesis has been made available by authority of the 
copyright owner solely for the purpose of private study and research, and may only  
be reproduced and copied as permitted by copyright laws or with express written 

authorization from the copyright owner. 



 



 

Abstract 
 
While  co‐management  arrangements  may  link  government  management  agencies 

directly  with  local  resource  users,  this  connection  is  rarely  an  “institutionalized, 

partnership of equals.”   In the case of caribou co‐management in northern Canada, the 

work involved in creating bridges between the knowledge and governance structures of 

traditional  aboriginal  communities,  and  regional  and  national  scale  Canadian 

management  agencies,  is  formidable.    Just  as  aboriginal  communities  have  resisted 

attempts  to  have  governance  powers  unilaterally  devolved  from  the  Canadian 

government rather than their pre‐existing rights and responsibilities recognized, so have 

communities resisted efforts  to have  their  traditional knowledge defined and co‐opted 

by outside forces.  This thesis has outlined these lines of power struggle and resistance, 

but  is  primarily  focused  on  questions  of  social  learning.   When  and  how  have  co‐

management  efforts managed  to  create  the  space  for  double  loop  learning,  learning 

where  all participants have  the opportunity  to question  their own  assumptions  about 

what  they  know  about  human‐caribou  systems?    Are  co‐management  arrangements 

succeeding  in building environments where  individuals and organizations, often with 

different  views  on  data  interpretation,  social  values,  conservation  principles  and 

governance, can come together to make decisions? 

This  exploration  is  rooted  in  the  author’s  opportunity  to  live  and work with  the 

Łutsël K’é Dene First Nation, where the project examined a number of themes including: 

the  historical  background  of  the  early  exchanges  between DënesÔłine  peoples  in  the 

Northwest Territories and the Canadian government, and the role of co‐management in 

local  empowerment  in  a  community with  regular  and direct  experience with  barren‐

ground  caribou.    The  thesis  then  turns  to  the  links  between  traditional  knowledge, 

community  institutions  and  organizations  and  the means  communities  use  to  ensure 

that  these  links are not broken when  information  is shared with organizations outside 

the  community.    A  preliminary  investigation  of  Łutsël  K’é  elders  and  hunters 

knowledge  of  changing  caribou movements  explores  local  concepts  of  natural  versus 

i 



 

unprecedented changes in barren‐ground caribou migrations.  Finally, the thesis looks at 

the  role  of  trust  in  caribou  co‐management  systems,  trust between people  and  in  the 

knowledge employed to make management decisions. 

The  objectives  of  the  thesis were  to  look  at  how  cross‐cultural  differences  can  be 

negotiated  in  the  co‐management  of  barren‐ground  caribou  herds,  to  examine  how 

community‐based  caribou  monitoring  can  be  implemented,  and  to  identify  the 

mechanisms  that  create  links  between  western  scientific  knowledge  and  traditional 

ecological knowledge and  their applications  to co‐management.   The  thesis  found  that 

without  first understanding  that  traditional aboriginal barren‐ground  caribou hunters, 

biologists  and  government  policy‐makers  express  the  complexity  and  uncertainty  of 

existing knowledge of caribou systems  in different ways,  it  is not possible  to begin  to 

negotiate  cross‐cultural  understandings  of  caribou  herds.   Community‐based  caribou 

monitoring  must  ensure  that  traditional  caribou  hunters  do  not  solely  bear  the 

consequences of management decisions, but also build opportunities to benefit from and 

take responsibility for management actions.  This is reflected in recent efforts to establish 

community‐based  caribou  monitoring  programs  by  the  Beverly  and  Qamanirjuaq 

Caribou Management  Board  and within  its  recently  revised management  plan.    This 

thinking  is  also  reflected  among  those  communities  participating  in  the  Bathurst 

Caribou Management Planning Committee.  The creation of linkages, not the integration 

of  scientific  knowledge  and  traditional  knowledge,  will  be  possible  only  when 

discussions  of  the  differences  between  knowledge  systems  move  beyond  naïve 

dichotomies that make unfair comparisons between whole cultures and the specialized 

technical knowledge of specific members of a culture.  Without venues where biologists 

and  aboriginal  caribou  hunters  and  elders  can  share  their  knowledge  in  direct  and 

regular  interactions,  the  social  learning  involved  in  linking knowledge  systems  is not 

likely.    There  are  signs  that  current  efforts  to  create  multiple  caribou  monitoring 

techniques  requiring  collective  understanding  of  the  signs  of  feedback  from  caribou 

populations, may allow this kind of interaction where it has not systematically occurred 

before. 

ii 



 

The thesis found that while addressing imbalanced power relationships between co‐

management participants is key to examining the success of decision‐making processes, 

the  conditions  for  double  loop  learning  to  occur  (where  participants  examine  their 

assumptions) do not necessarily follow from balanced power relations.  The capacity for 

double loop learning is dependent on the building of a “safe” environment where a non‐

threatening  dialogue  between  participants  can  take  place.    The  capacity  of  co‐

management  organizations  to  act  as  catalysts  bridging  differences  in  scale  and 

knowledge systems are influenced by rapid outside changes as well as rapid population 

or cultural changes.   However, developing  the capacity  to picture change and cope  in 

the  face  of  change  is  dependent  on  alternative  management  systems  that  allow 

innovative  learning  environments.   Double  loop  learning  cannot be  achieved without 

trust between participants where multiple perspectives and  learning  traditions  can be 

respected. 

iii 



 

Preface 
 
 … I was left with the deep conviction that I had yet to w i e about that wh ch is 

most important. Something lay the e hat eluded not just me, bu  many who 
have experienced another way o  life. We write about some facets o  it, some 
surfaces, that we make our business. But the gold we find is transformed by the
reverse alchemy of our jou ney, f om the e to here, into lead. Not into nothing, 
not into worthlessness, but into a substance tha  has more weigh  than light, 
more uti ty than beauty, is malleable rathe  than of g eat value (Brody 2000:4). 

r t i
 r t  t  

f  f
 

r r  r  
  t t  

li r r
 
These words reflect the backdrop of my thinking throughout the writing of this thesis. I 

have been keenly aware that words on paper only give the reader a feeling for a fraction 

of  the  experiences  I  had  during  my  thesis  work.    As  a  result,  there  is  a  huge 

responsibility associated with attempting this “reverse alchemy.”  The journey described 

from “there  to here” potentially  transforming “gold  to  lead”  is an apt metaphor.   The 

“lead” created can have a poisoning effect on the people and circumstances represented, 

and I hope I have avoided this. 

The  survival  of  any body  of knowledge  and wisdom  is  inextricably  bound  to  the 

people who draw their lives from its lessons.  The wisdom gained from knowledge and 

experience  cannot  be  “conserved”  by  research  alone.    Efforts  to  document  the 

knowledge of aboriginal elders are valuable exercises  if  the needs and  the concerns of 

the  communities  involved are  fully  incorporated  into  the  research process.   However, 

while  reflecting  on  knowledge,  this  thesis  focuses  primarily  on  the ways  aboriginal 

peoples give voice to their knowledge (rather than the content of the knowledge  itself) 

and subsequently shape contemporary resource management.  I have looked specifically 

at how the knowledge and actions of a caribou‐hunting community, the Łútsël K’é Dëne 

First  Nation,  shapes  the  research,  monitoring  and  decision‐making  guiding  human 

interactions  with  the  barren‐ground  caribou  (Rangifer  tarandus)  herds  of  northern 

Canada. 

Initiating a research process  to “gather”  the perspectives of aboriginal peoples  is a 

challenge.  Peoples engaged in the lengthy historical challenge of asserting their rights to 

self‐determination amid  tremendous social upheaval can hardly afford  the  time  to get 

involved  in an academic  research project  if  the research process gives nothing back  to 

iv 



 

the  people.    This  thesis  project  attempted  to  make  a  contribution  to  on‐going 

community‐initiated  research efforts  in  the Dëne community of  Łútsël K’é, Northwest 

Territories, where I spent the majority of my time through my field‐work.   However, a 

warning voiced by Thoreau about  the possible  ill‐effects of “good  intentions”  is a  sober 

reminder.  I would like to thank René Fumoleau for posting these words in his kitchen 

in Łútsël K’é: 

Beware. 
If you see a man approaching you 

with the obvious intent of doing you good 
you should run for your life. 

Henry David Thoreau 
 
Thank you, Łútsël K’é, for giving me the opportunity to learn with you.  I hope I showed 
few “warning” signs! 
 

v 



 

Acknowledgements 
 
As with all efforts  that  last years, while my name will stand as  the sole author on  this 

thesis,  the work  involved was  not  possible without  the  unflagging  support  of many 

individuals.   Faults  in  interpretation and  judgement  in the  ideas presented here are, of 

course, mine alone. 

Fikret Berkes, my thesis advisor, fired my ideas through his writings long before we 

ever met and I thank him for his stalwart support and guidance from the time of early 

thesis  proposal  writing  through  to  final  write‐up  stages.    I  thank  my  entire  thesis 

committee for managing to make all our meetings constructive and positive experiences.  

Rick Riewe, thanks for your enthusiasm and great love of the North.  It was a thrill for 

me to work with someone with such wide knowledge of both the cultural and ecological 

issues in the full range of the circumpolar north.  Heather Creech provided me with the 

opportunity  to  learn  from  the  impressive  information  management  efforts  of  the 

International  Institute  for  Sustainable  Development  and  I  greatly  appreciated  the 

opportunity  to  learn  from  her  international  experience  and  reading  on  such matters.  

Jacek Romanowski brought the geographical eye to my ideas that I so appreciate given 

the interdisciplinary roots of his chosen discipline and my desire to pursue disciplinary 

linkages.   Finally, Micheline Manseau has provided unfailing and sharp  insights  into a 

range of topics we have discussed over the last three years.  These have been special and 

wonderful  learning  experiences  that  I  will  always  hold  dear,  thank  you  for  your 

dedication  and  your  open mind.   Micheline  and  Alain Demers  also  deserve  special 

mention  for  opening  their  home  to  me  during  many  trips  to  Winnipeg  from  the 

Northwest Territories over the last three years.  Merci beaucoup! 

Angel Busch, Andrea Deters‐Yarema, Kathleen Handziuk, and lately Shannon Wiebe, 

Dalia  Naguib  and  Jackie  Rittberg  provided  invaluable  administrative  support  and 

invariably at times when deadlines loomed large and threatened to over‐take my sanity.  

Thank  you  all  for  your  patience.    Staff  at  the Hudson’s  Bay  Company  Archives  in 

Winnipeg, and  the National Library and Public Archives  in Ottawa were wonderfully 

vi 



 

efficient  and  helpful  during my  visits  and  I  especially  thank  Harold  Pretty  for  his 

navigational  skills  in  such matters.    Thanks, Gunther  (Abrahamson),  for  reviewing  a 

final  draft  to  ensure  I  had  my  facts  and  history  recorded  correctly,  you  have  an 

unbridled  patience  for  graduate  students!    The  Beverly  and  Qamanirjuaq  Caribou 

Management Board members welcomed my  incursions during my master’s  thesis and 

graciously supported my work again many years later, Marsi Cho/ Qujannamiik. 

To Dy  Jolly and Cris Seixas of  the “lonely hearts club,”  I will always  treasure your 

friendships  and  generous minds.   You  gave me  the  tools  to  endure  time  away  from 

family  and  friends  at moments when  life  outside  of  thesis work  seemed  intolerably 

distant and shockingly neglected.  Special thanks to Phil Lyver, the quick‐silver‐tongued 

Kiwi for whom I occasionally and gladly acted as translator during the time we shared a 

house in Łútsël K’é!  You kept my mood light at times when I definitely needed it lifted.  

Our  collaborative work on  caribou movements  research was a pleasure.   Kia ora.   To 

Brenda Parlee, I extend my sincere gratitude for her work to introduce me to Łútsël K’é 

and  Łútsël K’é  to me.   You are a whirlwind of generosity!   To Steve Ellis and Tracey 

Williams who shared a passion for  their work with  the Łútsël K’é Wildlife, Lands and 

Environment Department that was  infectious, I will always have many fond memories 

of your mutual interest for working with people and for sharing your love of the land. 

To the staff (current and former) of the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment 

Office: I was privileged to work and learn with you about the challenges and rewards of 

documenting  community  knowledge.   Of more  vital  and  positive work  it  is  hard  to 

imagine.  Marsi cho to Nancy Casaway, Henry, Marie, Shawn, and Tsatsiye Catholique 

Wally and Stan Desjarlais, Dennis Drygeese, Delphine, Gloria and Terri Enzoe, Agatha 

Laboucan, Jeanette Lockhart and Evelyn and Tishna Marlowe. 

Over the last three years, I was lucky to work with a number of individuals that filled 

the  remarkably  tough  role  of  translating  between  English  and Dënesołine  yati  for  a 

multitude of meetings, workshops and interviews that were part of my research project.  

Marsi  cho  to:  Alizette  Abel,  Marcel  Basil,  Sara  Basil,  Bertha  Catholique,  Joseph 

Catholique, Stan Desjarlais and Evelyn Marlowe.  

vii 



 

 

Sam  Boucher  and Walter  Desjarlais  did  the  bulk  of  the  translation  work  for  the 

interviews that made up my research project and were particularly key to the progress 

of the caribou interviews.  Marsi cho for acting not only as translators, but as facilitators 

making  the  interviews all  the more relevant  for me and  I believe  for  those  individuals 

we interviewed as well. 

To  the  current  and  former  board members  of  the  Łútsël K’é Wildlife,  Lands  and 

Environment  Committee  ‐  Louis  Abel,  Frank  Basil, Albert  and  Sam  Boucher,  Adam 

Casaway,  Archie  and  Charlie  Catholique,  August  Enzoe,  Bernice Marlowe,  Antoine 

Michel, and J.B. Rabesca and to the elders,  in particular: Noel Abel, Louis and Alizette 

Abel, Madeleine and the  late Jonas Catholique, Pierre Catholique, Joe Desjarlais, Vicky 

Desjarlais,  Noel  and Madeleine  Drybones,  Liza  and  Billy  Enzoe,  Jim  Fatt,  Joe  Fatt, 

Maurice Lockhart,  Pierre Marlowe, Alice  and  Joe Michel, Marie Nataway, Vicky  and 

Isadore  Sanderson  ‐  I  extend  a  deep‐felt  sense  of  gratitude.  You  trusted  me  as  an 

outsider  to participate  in work and events  that are clearly of  the utmost  importance  to 

you all.  This is work that can little afford to be compromised by the bungling manner of 

someone who is uninformed about the goals and vision behind the Committee’s work.  I 

hope that I honoured your trust. 

The  last  four years have been an  important episode  in my  life, allowing  intellectual 

and personal growth that I hope was reflected in my work with the Łútsël K’é Wildlife, 

Lands and Environment Department and in this thesis.   None of this would have been 

possible without the following funding support: 

  Walter and Duncan Gordon Foundation grants 
University of Manitoba Fellowship 
Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Scholarship Fund 

  Social Sciences and Humanities Research Council Doctoral Fellowship 
  Northern Scientific Training Program grant 
   Clarence Bogardus Memorial Award 

Travel grants from the University of Manitoba Alumni Association, University of 
Manitoba Student Union, Graduate Students Association 

 

viii 



 

Marsi Cho to Charlie Catholique’s family for bearing my comings and goings. Charlie:  

Thank you for trusting that I would come to understanding and giving me the space to 

do so without hesitation when long hours of writing beckoned me away.  Thank you for 

respecting our differences and for introducing me to the land that holds and keeps you.  

I have  learned more  than you may ever know  from your strength, persistence and  joy 

for life even in the face of hardship that would reduce me to rubble. 

Family was  always  there  to  help me  take  the  step  that  seemed  impossible,  or  to 

remind me why it was worth the effort.  Mum, you have always been a wise and canny 

teacher and friend – your ability to reach into my mind and heart to quell fears I didn’t 

know  I had or  to  feed  talents  I didn’t know  I possessed  is a magic  that never  fails  to 

amaze me.   Dad, your  curiosity  and  enthusiasm  for  life  are  as wide  and deep  as  the 

ocean, thank you for never hesitating to encourage me to jump into that ocean with both 

feet.  Jenny, thank you for the caring acts and words that I have not always reciprocated 

as  fully  as  I would  have  liked.    I  have  been  blessed  to  grow  and  learn with  you  in 

childhood and I  look forward  to continuing  the adventures  that only sisters can share.  

All my love and devotion to you all. 

 

ix 



 

Table of Contents 
 
Abstract           …     i 
Pre ace          …    iv f

     

Acknowledgements         …    vi 
Table of Contents         …     x  
List of Figures          …  xiv 
List of Tables              …   xv 
List of Boxes                   … xvi 
 
Chapter 1 : Introduction – Caribou Co-Management and Cross-Cultural  
                 Knowledge Exchange        …  1 
 
1.1 Introduction to Thesis                 …   2 
1.2 Rationale, Aim and Objectives               … 10 
1.3 Methodological Approach and Sources of Evidence         … 11 
1.4 Assumptions Underlying Thesis Approach           … 13 
1.5 Context: Local, Circumpolar and Interdisciplinary Settings       … 15 
1.6 A Story: Personal Reasons for Carrying out Research Project       … 19 
1.7 Thesis Organization                 … 23 
 
Chapter 2 : Conceptual Framework – Common Property Theory,  
                  Social Learning, Resilience Theory and Co-Management   … 26 
 
2.1 Introduction                   … 27 
2.2 Common Property Theory, Social Learning and Co‐Management     … 31 
2.3 Co‐Management and Resilience Thinking           … 44 
2.4 Environmental Perception and Sense of Place           … 57 
2.5 Towards Alternative Resource Management           … 60 
 
Chapter 3 : Historical Background – Where are Caribou Co-Management 

Participants Coming From?       … 63 
 
3.1   Chapter Summary                 … 64 
3.2   Changing Movements of Caribou and Dënesôłine People       … 64 
3.3   Anticipating the Dispersal of Caribou             … 66 
3.4   Historical Shifts in Dënesôłine Movements on the Caribou Range     … 70 
3.5   Changes in Information Sharing Since Dënesôłine Settlement      … 72 
3.6   The Beginnings of State‐Organized Caribou Management: Rooted in  

Guilt over the Plight of the Buffalo?             … 74 
3.7   Early Policies and Government‐Sponsored Caribou Research       … 83 
 

x 



 

3.8   Contemporary Exchanges between Caribou Biologists, Managers and 
  Aboriginal People                … 89 
3.9   Dene Concept of Caribou and People as Co‐dependent Actors     … 90 
3.10 Development of Co‐Management in the Northwest Territories     … 91 
 
Chapter 4 : Living in Caribou Country – Co-Management and Local 

Empowerment         … 96 
 
4.1 Chapter Summary                 … 97 
4.2 Introduction                   … 98 
4.3 Methods                         101 
4.4 Joint Management and Aboriginal Governance Initiatives       ...102 
4.5 Caribou Co‐Management in the Study Region           ...106 

4.5.1 Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board                 …106 
4.5.2 Bathurst Caribou Management Planning Committee                … 111 

4.6 “Super‐Boards”: Barren Ground Caribou Range Overlap                 …113 
4.7 Caribou and Mining in the Canadian North                     …115 

4.7.1 The Mining Industry, Traditional Knowledge and  
Caribou Monitoring                         …120 

4.7.2 West Kitikmeot Slave Study Society                     …122 
4.7.3 Sharing Information about Change: Community‐Mining Industry          …124 
4.7.4 Environmental Monitoring Agencies and the Diamond Mines              …125 

4.8 Protected Areas and Caribou                         …127 
4.8.1 A Protected Area in the Heart of Barren‐Ground Caribou Country:  

 The Thelon Game Sanctuary                       …128 
4.8.2 The Proposed Thelon Sanctuary Co‐Management Plan                 …129 

4.9 Conclusions                            …130 
 
Chapter 5 : Making Connections – Community-Based Information  
                  Sharing in the North        … 133 
 
5.1   Chapter Summary                  …134 
5.2   Introduction                    …134 
5.3   Methods                      …137 
5.4   The Differences between Information, Knowledge and Wisdom      …139 
5.5   Defining Community                  …140 
5.6   Defining Traditional Knowledge              …142 
5.7   Transmitting Learning: Oral versus Book Knowledge         …143 
5.8   TK as a Process of Inter‐Generational Communication         …144 

5.8.1 Knowledge: Scale and Dimension             …146 
5.8.2 Cross‐Cultural Literacy                …148 

5.9   Ensuring the Community’s Voice is Heard            …151 
5.9.1 Why Document Traditional Knowledge?            …152 

xi 



 

5.9.2 Knowledge Loss and Revitalization            …153 
5.9.3 Social and Ecological Sustainability: The Need for Knowledge Sharing    …155 

5.10 Traditional Knowledge Policies and Protocols           … 156 
5.10.1 Aboriginal Rights and Resource Management – the Links between 

Information, Organizations and Institutions         … 157 
5.10.2 Knowledge Sharing: “a matter of fact” … or a matter of use?     … 157 

5.11 Conclusions: Reflections on Knowledge Sharing and the Legacy of  
Colonization                 … 159 

 
Chapter 6 : Dënesôłine (Chipewyan) Knowledge of Barren Ground  
                  Caribou (Rangifer tarandus groenlandicus) Movements   … 162 
 
6.1 Chapter Summary                 … 163 
6.2 Introduction                   … 164 
6.3 Historic Background                 … 165 
6.4 Methods                      … 168 
6.5 Łútsël K’é Elders Knowledge of Caribou Migration Patterns       … 171 
6.6 Role of Narrative in Describing Caribou Movements         … 175 
6.7 Reasons Postulated by Elders for Changes in Migration Routes     … 176 

6.7.1 Fire                   … 176 
6.7.2 Mining Developments             … 179 
6.7.3 Cultural Beliefs               … 183 

6.8 Defining Variations in Caribou Movements           … 187 
6.9 Interpreting Traditional Knowledge Narratives          … 188 
6.10 Use of Dënesôłine Traditional Knowledge in Fire Management     … 190 
6.11 Dënesôłine Knowledge of Mining Impacts           … 191 
6.12 Cultural Beliefs and Wildlife Management           … 193 
6.13 Conclusions ‐ Understanding Cross‐Cultural Differences through  
         Monitoring                   … 195 

 
Chapter 7 : The Flux of Trust – Caribou Co-Management in  
                   Northern Canada        … 197 
 
7.1   Chapter Summary                 … 198 
7.2   Introduction                   … 198 
7.3   Theoretical Background                … 201 
7.4   Methods                     … 204 
7.5   How Co‐management Boards Handle Uncertainty         … 204 
7.6   Key to Fundamental Cross‐Cultural Exchange ‐ Community‐Based Caribou 

Monitoring                   … 206 
7.7   Collective Learning Leading to Institutional Change        … 208 
  7.7.1 Example: Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board  … 209 
 

xii 



 

7.8   Linking Co‐Management Participants and their Trust in Knowledge  
  of Barren‐Ground Caribou Herds            … 213 
7.9 Chapter Conclusions                   … 215 

 
 
Chapter 8 : Conclusions - Linking, not Integrating Traditional  
         Knowledge and Science      … 218  
 
8.1 Introduction                  … 219 
8.2 Summary of Thesis Findings              … 221 
8.3 Revisiting Thesis Objectives              … 223 
8.4 Contributions of Thesis to Theory            … 225 
8.5 Co‐management: Present and Future Challenges        … 227 
8.6 Creating Alternative Management – Building from the Ground Up    … 228 
 
Personal Communications                 … 231 
 
References                  … 234 
 
Appendix 1 – Research Agreement between the Łútsël K’é Dene Band 

and Anne Kendrick                         … 255 
Appendix 2 – Letter of Support from Chief Felix Lockhart                   … 260 
Appendix 3 – Aurora Research Institute Research Licence                   … 261 
Appendix 4 – University of Manitoba Research Approval Certificate               … 262 
Appendix 5 – Source of Evidence                         … 263 
Appendix 6 – Questions Guiding Semi‐Directed Interviews                  … 267 
Appendix 7 – Barren‐Ground Caribou Survey Techniques                   … 268 

    
 

 
 

xiii 



 

List of Tables 
 
Table 3.1: Changes in Dënesôłine Caribou Information Network  

through Time              …71 
Table 3.2: Criticisms of Early Canadian Wildlife Service Barren‐ 

Ground Caribou Research          …88 
Table 4.1: Traditional Knowledge Studies and Caribou Studies Funded  
  By the West Kitikmeot Slave Study Society               …123 
 

xiv 



 

List of Figures 
 
Figure 1.1: Overlapping Ranges of Selected Barren‐Ground Caribou  

(Rangifer tarandus groenlandicus) Herds in the Łútsël K’é  
Land Use Area              …12 

Figure 2.1: The Adaptive Cycle            …50 
Figure 2.2: Nested Adaptive Cycles            …51 
Figure 2.3 Nested Human Rule Sets            …52 
Figure 2.4 Institutional Hierarchy in Human‐Caribou Systems    …53 
Figure 2.5: Co‐management – Pluralist Discourse in the Back Loop   …55 
Figure 2.6: Barren‐Ground Caribou Population Dynamics and the  

Adaptive Cycle              …56 
Figure 2.7: Aboriginal Governance Systems and the Adaptive Cycle  …57 
Figure 3.1: Population Estimates of Mainland Barren‐Ground Caribou  

(between Mackenzie River and Hudson Bay)      …87 
Figure 4.1: Selected Mines and Roads on the Barren‐Ground Caribou  

Ranges                                   …119 
Figure 5.1: Without Links between Knowledge and Institutions,  

Knowledge Sharing is an Open Access Corridor              …137 
Figure 5.2: Nested Exchange Interface between Information,  

Organizations and Institutions                   …160 
Figure 6.1: Network of Selected Hunting Camps Described by  

Łútsël K’é Elders                       …167 
Figure 6.2: Akaitcho Territory                     …168 
Figure 6.3: Barren‐Ground Caribou Migratory Movements near 

Łútsël K’é, NT                       …172 
Figure 6.4: Fire Cycle Map, Łútsël K’é Area                   …177 
Figure 6.5: Effects of Recent Fires on Selected Reliable Caribou  

Hunting Areas                       …178 
Figure 7.1: The Uncertainty of Caribou Survey Census Results             …210 
Figure 8.1: Caribou Co‐management Thesis Synthesis               …222 
 

xv 



 

List of Boxes 
 
Box 1.1: The Legend of Ts’anTui Theda, “The Old Lady of the Falls”       …3 
Box 1.2: Article 8(j) of the Convention on Biological Diversity        …4 
Box 1.3: The Co‐Management Ladder – Levels of Aboriginal Participation   …  6 
Box 1.4: Arctic Science: Food for Thought            …19 
Box 2.1: Levels of Rules in Resource Management Decision‐making    …35 
Box 2.2: Benefits of Common Property Regimes          …38 
Box 3.1: Ernest Thompson Seton’s Collected Observations of Caribou Numbers;  

 Turn of the Century                           …75 
Box 3.2: The Treaty 8 Commission and Hunting and Fishing Rights    …76 
Box 3.3: RCMP Observations of Abundant Caribou at the Turn of the  

 20th Century                  …85 
 
 

xvi 



 

  
  

CChhaapptteerr 11 
  
  

IInnttrroodduuccttiioonn  ––    IInnttrroodduuccttiioonn  ––    
CCaarriibboouu  CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  aanndd  CCrroossss--CCuullttuurraall  
KKnnoowwlleeddggee  SShhaarriinngg 
CCaarriibboouu  CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  aanndd  CCrroossss--CCuullttuurraall  
KKnnoowwlleeddggee  SShhaarriinngg 
  

It is the genuine fear of losing a 
shared fundamental sense of 
values, and thus a vital base of 
cultural identity, over issues 
which other groups see 
basically in terms of economy, 
resource management and 
conservation, but not of 
identity, that gives northern 
resource questions aspects of 
intractability and sometimes 
desperation. 

Fred Roots 1981:5 

  
  
  
  

  1 



 

1.1 Introduction to Thesis 
 

Caribou‐hunting peoples in northern Canada moved seasonally on the land until the 

late 1950s.   This movement was  intimately  tied  to  the migrations of  the barren‐ground 

caribou  (Rangifer  tarandus).    There  is  archaeological  evidence  that  in  particular, Dene 

knowledge of “caribou country”  in  the Great Slave Lake area dates back at  least 8 000 

years (Gordon 1996).   This depth of knowing, both spiritual and  intellectual,  is hard to 

fathom.    It  is  perhaps  best  illustrated  by  the  suggestion  that  the  stereotypes  of 

“nomadic”  hunters  and  “settled”  farmers  reflect  reality  better when  reversed  (Brody 

2000).   Who  is  nomadic  and who  is  settled  in  place?   While Dene  hunting  societies 

moving in seasonal rounds have remained rooted within barren‐ground caribou country 

for  thousands of years, agriculturally‐based  societies have  shifted and  expanded  their 

land use and occupancy patterns over the same time span. 

Dene narratives of Denendeh,  the homelands of  the Dene peoples,  emphasize  the 

connections  between  all  living  things  where  objects  considered  “inanimate”  by 

mainstream  society  have  a  living  spirit  in  Dene  thinking.    The  human‐environment 

dichotomy is absent in ancient stories that relate how people, animals and elements like 

fire and water communicated with each other.   The connection between Dene peoples 

and  their  homelands  is  echoed  in place  names  and  the meaning placed  in  landscape 

features an outsider would classify simply as an “island” or a “waterfall.”  Photographs 

of the “Old Lady of the Falls” are seen as often in Łútsël K’é homes as depictions of the 

Virgin Mary (most community members are baptized within the Catholic Church). 

 

  2 



 

 
Box 1.1 The Legend of Ts’anTui Theda,  

“The Old Lady of the Falls” 
Told by Zep Casaway 

Translated by A chie Catholique r
(excerpt from “Łútsël K’é Dene First Nation 2001. Traditional Ecological 
Knowledge – Kaché Tue Study Region – Final Report”  )

il ll  it   
 

r f  
r i  

r r r r
f r f   

.  
 r l t f l ill  i  

r  
 irt  

   

 
( r . r  

i
 
, t f

rt
l

t r 
t r.   

 
r  t i

r  

l r
 t r  

 r

t
 . I

 t i
 

( )

 
I w l te  you a true story about how  was in the beginning and how Ts’anTui Theda (the ‘old

lady of the falls’) came to be. This story was passed on to me as it was passed on from generation to
generation. The ‘old lady of the falls’ has been the e since the earliest o  times. 

It started in the place called Kaché (Fo t Rel ance) and Æedacho Tué (Artillery Lake). It used to be 
called Beave  Lake in those days because the e was a beave  living there. You could see the beave ’s 
lodge i  you happened to be out at Æedacho Tué. People we e o ten in that area because that is where 
they went caribou hunting in the fall time. Even today Dene people still go there to hunt caribou.  

In those days there used to be a man  His name was Hachoghe. He was a big man. One day 
Hachoghe saw the beave ’s lodge. He cou d see i  because it was on top o  a sma l h . He dec ded he
wanted to kill the beaver but saw that he would have to get e beaver out of the lodge. So he sta ted to
push the dirt to one side. (Today you can even see where he pushed the d  to one side.) He was so
busy digging and moving the dirt that he didn’t notice that the beaver had another lodge in the 
narrows close to the mainland. It wasn’t far from the main route that the Dene people used when they
traveled in that area.  

But the beaver did not stop at that lodge. Instead he went down the Lockhart River to the main
lake - Tue Nedhe G eat Slave Lake)  The people the e were starving. When they saw the beaver they
thought they may be able to k ll him. It was then that Hachoghe saw the beaver and ran after him with 
a shovel. He threw the shovel into the water, but the smart beaver swam away. The handle of the 
shovel broke and Hachoghe had to leave it there  sticking ou  o  the water. That is why when you go to 
the no h end of Æedacho Tué you see a rock sticking out of the water. That is the handle of 
Hachoghe’s shove . 

After Hachoghe broke his shovel, he did not give up. He con inued to follow the smart beave
back up the Lockhar Rive  By then the Dene people from Tue Nedhe were following Hachoghe. The
river was strong and the beaver soon got tired and Hachoghe killed him. The Dene people were so 
hung y they went after the mea  r ght away. There was enough meat from that beaver for all the Dene 
people for two or three days. But the e was one woman who asked for the beaver’s blood. Hachoghe
told her he could not give her the beaver blood because there was not very much left. So the woman sat 
down at the falls and waited.  

All of the other Dene people fol owed Hachoghe who was chasing another beave  down the river. 
They were heading toward the east arm of Tue Nedhe. Af e  a while, the people noticed that the 
woman was still back at the falls. So Hachoghe picked two healthy people to go back and look for he . 
They went all the way back up the Lockhart River and they found her sitting at the falls. She had been 
sitting there a long time and so she was stuck in the earth. The wo people told her that Hachoghe was 
asking for her to return to Tue Nedhe  She said, “  cannot return with you. I have been sitting here too 
long and now I will be here for all e ern ty.” Then she said, “Go back to where you came from. Go back 
to Hachoghe and the others and give them this message.” So the two people returned to Hachoghe
and the others and gave them the message. This is how the Dene people learned about the “old lady of 
the falls” Ts’anTui Theda . From that day forward the Dene people have gone to visit the Ts’anTui 
Theda to pay their respects, share their worries and to ask for help.  
 

 

 

  3 



 

Internationally,  there  is general agreement  that  the ecological knowledge of aboriginal 

peoples is vital to global efforts to stem human‐induced ecological crises.  The influential 

Bruntland  Report,  Our  Common  Future,  specifically  mentions  the  importance  of 

indigenous knowledge to efforts to protect biodiversity and achieve sustainable human 

resource use: 

It is a terrible irony that as formal development reaches more deeply into rain
fores s  deserts, and o her iso a ed environments, it tends to destroy the only 
cultures that have proved able to thrive in these environments. The starting 
point for a jus  and humane policy for such groups is the recognition and 
p otection o  heir t aditional rights to land and he other resou ces that 
sustain their way of life – rights they may define in terms that do not fi  into 
standard legal systems. These g oups’ own institutions to regulate rights and 
obl gations are c ucial … the recogni ion of t aditional rights must go hand in
hand w th measu es to protec  the local insti utions tha  enforce responsibility 
in resource use. And this recognition must also give local communities a 
decisive voice in the dec sions about resou ce use n their a ea (WCED 
1987:115-116). 

   
t , t l t

 
t

r f t r t r
t

 r  
i r t r   

i r t t t

i r i r

 
The 1992 Convention on Biological Diversity  recognizes  the  fundamental  rights of 

aboriginal  peoples  to  control  the  documentation  and  use  of  their  knowledge  (183 

countries are party to this convention): 

Each C

(j) Sub
innova
traditi
diversi
of the 
equitab
innova
 

 

Despite

solving  skil

state‐organi

1998).    Th

 

Box 1.2 Article 8(j) of the Convention on Biological Diversity 
(http://www.biodiv.org/convention/articles.asp) 

ontract ng Party shall, as far as possible and as appropriate: i

 ject to its national legislation, respect, preserve and maintain knowledge, 
tions and p actices of indigenous and local communities embodyingr  

i tonal l festyles relevan  for the conservation and sustainable use of biological 
ty and promote their wider application with the approval and involvement  
holders o  such knowledge, innovations and p actices and encouraf r ge the 
le sha ing of the benefits a ising f om the u iliza ion o such knowledge,r r r  t t f  

tions and practices. 
 these international efforts, on‐the‐ground work to incorporate the problem‐

ls,  and  ecological  interpretations  of  aboriginal  peoples  into  contemporary 

zed resource management settings are often hard‐won or non‐existent (Feit 

e  knowledge  of  aboriginal  peoples,  labelled  in  the  academic  literature 

4 



 

variously,  for example, as “traditional knowledge” or “indigenous knowledge” can be 

described as:  

A cumulative body of knowledge, practice, and belief, evolving by adaptive 
processes and handed down through generations by cultu al transmission … 
(Berkes 1999:8). 

  
 r

 
Some academics have voiced  their discomfort with attempts  to define or construct 

the  knowledge  of  aboriginal  peoples  separately  from  that  of  non‐aboriginal  peoples 

(Agrawal  1995,  Simpson  1999). Aboriginal  peoples’  knowledge  is  often  “boxed”  and 

defined by others  in  inappropriate ways  (Sillitoe 1998).   What are  the differences  that 

academics, some aboriginal, some non‐aboriginal, attempt to outline?  Put most simply, 

the knowledge of most  aboriginal peoples  is deeply  rooted  in place.   These  roots  are 

very  apparent  in  the  story‐telling  traditions  of  the  arctic  and  sub‐arctic  societies  that 

historically  had  an  extremely  high dependence  on Rangifer,  the  caribou  and  reindeer 

populations of the circumpolar north. 

This discussion will not  try  to define at  length,  loaded words  like “traditional” or 

“indigenous”  just  yet  (see Chapter  4).    Instead,  it  is  recognized  that  there  are  efforts 

being made to renew aboriginal cultures and to promote cross‐cultural communication 

with peoples that have been marginalized through devastating colonial policies.  These 

efforts can be enhanced by knowledge documentation.   However, documentation also 

runs  the  risk  of  entrenching  stereotyped  images  of  the  knowledge  and  practices  of 

northern  peoples.    This  is  very  apparent  in  the  contrasting  images  of Dene  caribou 

hunters recorded  in  the early part of  the 20th century, when  the Canadian government 

attempted to create wildlife conservation policies for the North.  Treaty rights were often 

denied  in  the  process,  rights  guaranteeing  the  freedom  to  hunt,  trap  and  fish  in 

traditional  territories.    Moreover,  the  institutions  (laws  and  practices)  of  the  Dene 

peoples were often over‐looked.  Chapter 3 discusses this history at greater length.  It is 

apparent  that non‐aboriginal  images of aboriginal peoples have  long affected northern 

peoples and their abilities to define themselves and shape their ways of life. 

  5 



 

All knowledge systems, and the “management systems” that spring from them, are 

embedded  in world views.   This  research project examines  co‐management  structures 

within  the  context  of  the  knowledge  systems  and  world  views  that  shape  the 

perceptions  of  co‐management  participants.   Co‐management  arrangements  can  vary 

from state control with minimal attempts to inform or consult local aboriginal (aboriginal 

in  the case of  this  thesis) resource users,  through  to equal and shared decision‐making 

between  the  state  and  resource  users  and,  rarely,  community‐based  or  “bottom‐up” 

management:  

 
7 = p
6 = m

5 = a

4 = c

3 = c

2 = c

1 = in

 

Alth

with  loc

idealized

may hav

objective

include 

relations

an  espe

 

Box 1.3 The Co-Management Ladder – Levels of Aboriginal Participation 

artnership/ community control …..institutionalized partnership of equals 
anagement boards ………………community has the opportunity to participate 

in the development and implementation of 
management plans 

dvisory committees ………………some degree of partnership in decision-making 
and joint action 

ommunication……………………two-way information exchange, community 
concerns  start to make it into management 
plans 

o-operation……………………….the beginning of mechanisms to incorporate 
community input 

onsultation……………………….community input heard but not necessarily 
incorporated 

formation………………………..community informed about decisions that have 
already been made 

(Modification of Arnstein 1969) 
ough  co‐management  arrangements may  link  government managers  directly 

al  resource  users,  it  is  not  necessarily  the  case  that  co‐management  is  an 

 linking of state and local management systems.  Co‐management participants 

e very different perceptions of management problems and different goals and 

s  for  management  actions.    Analysis  of  resource  management  efforts  that 

local  communities  in decision‐making emphasize “the  importance of building 

hips as part of any citizen participation effort” (Lauber et al. 2002:594).   This is 

cially  relevant  observation  to  co‐management  that  includes  aboriginal 

6 



 

communities where Canadian and aboriginal processes of representation, consultation, 

partnership and decision‐making may be very different.  Chapters 3, 4 and 5 look at the 

history and the current reality of the struggle to define and assert those processes amid 

prolonged treaty entitlement and land claims talks.  The (Canadian) Royal Commission 

on Aboriginal Peoples definition of co‐management is perhaps one of the upper rungs to 

strive for on a ladder of co‐management possibilities: 

a blending of these two [First Nation and Canadian Government]  
systems of management in such a way that the advantages of both are 

optimized,  
and the domination o  one over the other is avoided f

 
(RCAP 1996:665-666). 

Influence of Global Trend in State-Organized Management 

The  focus  of world‐wide  state‐initiated  resource management  in  the  20th  century, 

was on the determination and subsequent control of over‐harvesting by resource users.  

Of course, concepts of scarcity and resource depletion existed before the 20th century, but 

there were  no mathematical  tools  to  establish  scientifically‐derived  theories  of  over‐

harvesting until the 1920s and 30s (Berkes 1995).  Within the last 50 years or so, western 

countries  have  placed  resource  management  controls  in  the  hands  of  specific  and 

centralized  government  agencies,  often  with  conflicting  mandates  (Livingston  1981, 

Wolfe  et  al.  1992).    In many  cases,  government wildlife managers  continue  to  apply 

mathematical models  of  population  size  projections  and  concepts  of maximum  and 

optimum sustainable yield along with predatory models of human hunting behaviour.  

Government  management  agencies  generally  adhere  to  Hardinʹs  Tragedy  of  the 

Commons  model,  envisioning  resource  users  as  individuals  ransacking  common 

resources for their own profit with no thought of future generations or their neighbours’ 

needs.    This  picturing  of  local  resource  users  as  “foxes  in  a  hen‐house”  ignores  the 

existence of localized resource management systems.  

Early on  in state efforts to conserve natural areas, there was an assumption that all 

human  actions  are  ultimately  detrimental  to  natural  systems.    What  has  become 

increasingly obvious  is  that  it  is  the  type and degree of human activity  in an area  that 

  7 



 

affects biodiversity rates. In some cases, biodiversity  levels are actually higher  in areas 

where  humans  occupy  the  landscape  than  if  they  were  not  present  (e.g.,  high 

biodiversity levels in Papayo farming areas versus the surrounding country‐side (Berkes 

1999)).  It is instances where human activity blocks needed natural changes and ignores 

environmental feedback that environmental crises occur. 

Centralized  resource  management  systems  have  conventionally  manipulated 

ecosystems  for  human  benefit  alone.    In  the  last  two  decades,  ecologists  have 

demonstrated  that  natural  systems  are  dynamic  processes  marked  by  their 

unpredictability  and  marked  by  change  brought  on  not  only  by  outside  influences 

(exogenous change) but also by change originating  from within any particular  system 

(endogenous  change).    These  processes  are  described  by  the  “science  of  surprise” 

(Holling 1998). Attempts to eliminate perturbations have frozen ecosystems at a certain 

stage of dynamic change, making ecosystems fragile and “brittle,” lacking the resilience 

(the ability of a system to maintain its structural integrity) of any given ecosystem.   By 

blocking  feedback  and natural perturbations,  conventional management  invites  larger 

and  less predictable perturbations.   Examples of  this  include spruce budworm control 

and long‐term forest fire suppression (Gunderson et al. 1995). 

Indigenous knowledge systems, especially of northern cultures where often human 

and environmental factors are not seen as distinct entities (social and ecological systems 

are  linked),  may  provide  guidance  on  how  to  react  to  natural  perturbations  and 

feedback  signals.    There  is  evidence  that  cultural  practices  can  actively modify  the 

environment by managing feedback.  However, this kind of long‐standing knowledge of 

how to respond to changes in abundance and behaviour of animal populations or to the 

intensity  and  frequency  of  natural  processes  like  fire,  have  generally  not  been 

acknowledged  by  centralized  state  resource management  systems  (Berkes  and  Folke 

1994). 

 

  8 



 

Traditional Knowledge - Ways of Thinking 

In time, co‐management processes can become spaces for discussion where “mutual 

education  is  a  tool  for  re‐education  and  re‐dressing what  people  think  they  know” 

(Berneshawi 1997:134).   Co‐management can  lead to a fundamental reform of attitudes 

about human‐environment  relations  among participants,  reforms  that  some  argue we 

need to embrace globally: 

[The] conceptual precedence over nonhuman animate and inanimate ‘na ure’ is 
a cultural mutation, not a biologic one, and it has not necessarily been 
common to all human cultures (Livingston 1981:64). 

t

 
If  the  societies  that  retain  organic  views  of  human‐ecological  systems  are 

increasingly marginalized,  how  are  issues  like  the  loss  of  the  knowledge  from  such 

societies appropriately addressed?   The  (Canadian) Assembly of First Nations and  the 

National (Canadian) Aboriginal Forestry Association, argue that it is not appropriate or 

respectful  to  fill scientific knowledge gaps with  the “factual”  traditional knowledge of 

aboriginal  societies  (AFN & NAFA  1995).    Resource management  partnerships must 

represent  true  collaboration  with  aboriginal  ways  of  learning  and  institutions  for 

making collective resource management decisions and actions. 

Moreover,  if  it  is  inappropriate  to use scientific data without appropriate expertise 

for  interpretation,  it  does  not  make  sense  to  make  decisions  about  the  loss  or 

applicability  of  traditional  knowledge  to  resource  management  decision‐making 

without equivalent expertise.   Appropriate peer review structures for the evaluation of 

TK documentation and TK use are beginning to emerge in co‐management settings, but 

are currently few and far between.  Current TK discussions in the academic world rarely 

acknowledge  the  role  of  non‐academic  expert  systems  in  the  production  and 

transmission of knowledge.   However, Canadian government  (federal, provincial  and 

territorial) structures and First Nations are beginning to look at the potential as well as 

the problems associated with creating “shared information systems” that link aboriginal 

and  mainstream  scientific  expert  systems  using  information  exchange  technologies.  

Often  these  technologies  facilitate  the  “co‐production”  of  knowledge  between  First 

  9 



 

Nations,  wildlife  biologists  and  resource  management  decision‐makers.    There  are 

feedbacks  between  aboriginal  rights,  resource management  systems  and  such  shared 

information systems. 

 

1.2 Rationale, Aim and Objectives 
 

Human  ignorance  of  natural  systems,  and  human  behaviour  that  destroys  or 

inappropriately modifies  the  natural  systems we  depend  on,  can  be  addressed  in  a 

number of ways by understanding: 

 
a) the limitations of human descriptions of natural processes 
b) how  we  gather,  interpret,  share  and  take  action  on  our  knowledge  of  natural 

processes (in essence, how we “manage” resources) 
c) human reliance on learning and teaching as crucial adaptive mechanisms helping us 

to avoid ecologically disastrous behaviour 
d) that there are diverse strategies for learning about natural processes (examining how 

we think is as important as knowing what we think) 
e) that the correctives for limitations in human descriptions of natural processes may be 

found in metaphor or narratives 
f) narratives  as  tools  for  thinking  about  how  we  gather,  share,  and  interpret 

information and as aids  to creating adaptive and alternative resource management 
institutions 

 
This  thesis  tackles  these  issues within  the  setting of  the  cross‐cultural  information 

exchange about barren‐ground caribou populations  in the Canadian North, specifically 

within caribou co‐management institutions. 

 

General Aim of Thesis: 

To  investigate  the role of co‐management as a process of social  learning 
between mainstream  society  and  the marginalized  voices  of  aboriginal 
peoples, with an emphasis on  the role of  trust building and humility  in 
this social learning. 

 

  10 



 

Three general research objectives are followed in this thesis: 
 
 Research Objectives
 1.   How can cross‐cultural differences be negotiated  in  the co‐management of caribou 

herds  (learning  from  the  Łutsël  K’e  experience:  the  Beverly  and  Qamanirjuaq 
Caribou  Management  Board  and  the  Bathurst  Caribou  Management  Planning 
Committee) ? 
    a) Are there mechanisms within co‐management arrangements that support                

conceptual diversity and if so, what are they? 
 2.  How can community‐based caribou monitoring be implemented? 

   a) Is there evidence that significant integrative and complex learning is occurring in 
co‐management settings? 

 3. What are the mechanisms that create links between western scientific knowledge and 
traditional ecological knowledge and how can they be more widely applied towards 
co‐management? 
    a) What  are  the  differences  in  how  and what  caribou managers,  biologists and  

users learn and think about caribou? 
 
 
1.3 Methodological Approach and Sou ces of Evidencer  
 

At the invitation of the Łútsël K’é Dene First Nation, I worked with the community 

on  land  use  studies  over  a  period  of  two  years  (March  2000  –  December  2001,  see 

Appendix 1 for Research Agreement with the community and Appendix 2 for  letter of 

support from Chief Lockhart of the Łútsël K’é Dene First Nation).  This work involved a 

training  component  to  enable  community  members  to  continue  to  use  information 

management  tools  in  the  long‐term.   The  research project  also provided me with  the 

opportunity to gather information for my thesis on the collection and use of traditional 

knowledge  and  to  look  at  the ways  knowledge  is  shared  in  co‐management  settings. 

Łútsël K’é  is  situated  in  the heart of ”caribou  country” where  the historical  ranges of 

more than five different barren‐ground caribou herds overlap – the Bluenose, Bathurst, 

Ahiak (Queen Maud Gulf), Beverly and Qamanirjuaq herds (Fig. 1.1). 

  11 



 

 

Figure 1.1: Overlapping Ranges of Selected Barren-ground Caribou  
Herds in the Łútsël K’é Traditional Land Use Area 

 

 
 

My research work was part of the community’s wider efforts to increase its decision‐

making  capacity  and  its  use  of  the  community’s  traditional  knowledge  in  order  to 

monitor  the  impacts  of  extensive  industrial  activities  in  the  area,  namely  mining 

exploration and development.   A research agreement was drafted between me and the 

Łútsël K’é Dene First Nation Band, outlining each party’s responsibilities to the research 

partnership  (Appendix  1).    The  Band’s  (specifically  those  of  the Wildlife,  Lands  and 

Environment  Committee)  protocols  for  sharing  and  distributing  information  were 

adhered to throughout the research project.  The research project was also reviewed by 

the Aurora Research Institute and received a scientific research licence (No. 13165N, see 

Appendix  3)  and was  reviewed  and  approved by  the University  of Manitoba’s  Joint‐

Faculty  Research  Ethics  Board  (Protocol  #J2001:007,  see Appendix  4).   Details  of  the 

  12 



 

sources of evidence and information collected can be seen in Appendix 5.  The questions 

used  to  guide  semi‐directed  interviews  are  listed  in  Appendix  6.    A  number  of 

workshops with elders, public presentations and meetings with the Łútsël K’é Wildlife, 

Lands and Environment Committee were held between March 2000 and February 2003.  

These meetings  and  presentations  initially  introduced  the  proposed  research  project, 

then shaped the project to meet community expectations and research needs, and finally 

served to interpret and verify research results and to make a final research presentation.  

Written consent to use quotations (listed as personal communications in this thesis) and 

to  attribute  names  to  these  quotations  was  obtained  from  each  of  the  individuals 

interviewed during the course of the research project.   This consent was obtained once 

the context of the use of these quotations was determined and the individuals involved 

could  be  informed  of  this  context  (i.e.,  the  individuals  involved  were  informed 

specifically of where and how their words would be used).  All raw interview material 

(audio‐recordings  and  mylar  sheets  used  during  mapping  exercises)  remain  the 

property of  the Łútsël K’é Dene First Nation and are stored at  the Łútsël K’é Wildlife, 

Lands  and  Environment  Office.    The  author  also  provided  the Wildlife,  Lands  and 

Environment  Office  with  full  transcripts  of  interviews  in  electronic  and  hard  copy 

formats. 

 
1.4 Assumptions Underlying Thesis Approach 
 

We can no longer see the planet we live upon as if it were a chess-board 
 whe e people just move things around r
r t(Ailton K enak, Co-ordina or of Indian Nations’ Union, 

WCED Public Hearing, Sao Paulo, 28-29 Oct. 1985 cited in WCED 1987). 
 

There are always assumptions that mark a researcher’s decisions about how to carry 

out  a  research  agenda.   Here  are mine.    There  are  occasional  arguments made  that 

ecological crises and the effects (or very existence) of human‐induced global changes in 

ecological processes  are  exaggerated.   However,  it  seems  clear  that  on  a global  scale, 

human beings are not  living on  the earth  in a manner  that can be  infinitely sustained.  

  13 



 

And as a result, human societies have choices to make and responsibilities to meet in the 

way they choose to live.  

Why  are we  (human  societies)  living  in  ecologically  unsustainable ways?   Many 

ecologists contend  that our unsustainable  living patterns  are  rooted  in  a mismatch between 

human actions and the characteristics of natural processes (Bateson and Bateson 1987).  This 

mismatch  between  human  behaviour  and  the  characteristics  of  natural  processes  is 

characterized by: 

● a lack of human understanding of natural processes, and 
 
● broken feedback linkages between social and ecological systems 
 
In order to address unsustainable human living patterns there is a need to: 
 
1)   better understand the connections between ecological and human social systems, 
 
2)   recognize that many mainstream resource management systems exhibit limited 

recognition of the range of variability and complexity of ecological systems 
 
3)  recognize that indigenous resource management systems often do not make a 

separation between ecological and human social systems and may provide insights 
into the repair of the broken linkages between social and ecological systems 

 
There  is a poverty of  information about natural resources despite the emergence  in 

this century of the “information society” (ESA 1995:1, Ehrenfeld 1986).  World‐wide, 1.75 

million species have been identified by scientists, however, it is estimated that there are 

actually  about  13  million  species,  though  estimates  range  from  3  to  100  million 

(Convention on Biological Diversity publication,  

http://www.biodiv.org/doc/publications/guide.asp).  

Resource management must become participatory in new ways (Slocombe 1992:17).  

There is a need to recognize diverse ways of knowing and to develop new and different 

kinds of data and monitoring techniques.  Learning the environmental history of “place” 

is  also  crucial,  but  unattainable  without  local  participation  and  accountability  in 

resource management  (ESA  1995).    The  depth  of  this  participation must  include  the 

recognition  that  historically‐rooted  local  knowledge  (TK)  seeks  understanding  of 

  14 

http://www.biodiv.org/doc/publications/guide.asp


 

ecological complexity often by working  from a different epistemological premise  than 

mainstream science (Freeman 1992:9). 

There  is  “ …  no  single  appropriate  scale  or  time  frame  for management”  (ESA 

1995:4) since ecological, economic and social systems are hierarchically  interconnected.  

However, local institutions are key to analyzing the interface between natural and social 

systems.  Local institutions (rules of resource use) are often flexible, diverse and capable 

of self‐renewal.  Sustainable resource use must be innovative and adaptable, and flexible 

and  adaptable  local  institutions  are  the building blocks of global  sustainable  resource 

use  goals.    Co‐management,  matching  “bottom‐up”  and  “top‐down”  resource 

management  approaches,  allows  the  linking  of  small  and  large  scale  governance 

structures (NRTREE 1998).  Co‐management approaches are ideally attempts to achieve 

a  common  vision  or  consensus  despite  differences  in  values.    “[N]o  single  body  in 

society  has  all  the  capacities,  all  the  skills  needed  for  the  best management”  (Borrini 

cited  in  Bayon  1996:3).    It  is  through  the  mutual  social  learning  achieved  in  co‐

management settings that a common vision of resource management, free of ideological 

impasse, can be negotiated. 

 
1.5 Context: Local, Circumpolar and Interdisciplinary Settings 
 
Importance of Local Focus 
This  thesis  concentrates  on  achieving  an  in‐depth understanding  of how  a  local  First 

Nation community ensures participation in a range of resource management institutions 

without co‐optation.  There is a risk involved for First Nation organizations participating 

in co‐management processes.  Their very participation may allow further avenues of co‐

optation and marginalization  to be opened up  rather  than  truly collaborative  resource 

management  to  be  created.    Do  the  aboriginal  communities  participating  in  co‐

management  arrangements  have  a  seat  as  resource  actors  (involved  in  all  aspects  of 

resource management planning)  or  solely  as  resource  users  (solely  to  be  informed  of 

decision‐making, educated and monitored)? 

  15 



 

How do communities  illustrate and bring about concrete  recognition of customary 

land  and  resource  tenure  rights  as  well  as  local  processes  of  consensus  and 

representation?    How  do  co‐management  negotiations  change  through  time  as  co‐

management participants achieve the goals mentioned above?  These changes can bring 

conflict and uncertainty, especially as the dynamic nature of natural and social systems 

is acknowledged and an increasingly pluralistic environment for resource management 

comes  into  play.    Expanded  participation  in  resource  management  planning  can 

introduce escalating  conflicts especially as  individuals and  communities  interacting  in 

the  midst  of  other  change  (land  claims  negotiations,  industrial  development,  etc.) 

become  involved.    In  the  Canadian  North,  slow  processes  of  decentralization  have 

increased  the  political  space,  responsibility  and  control  of  communities  over  their 

development in the last 30 years.  This allows communities to pursue innovative forms 

of collaborative and participatory resource management.  

There  is  a need  to better understand  the  investment  of  time,  resources  and  social 

capital  required  by  communities  where  resource  management  responsibilities  and 

authority is increasingly devolving to local levels.  Communities are not only facing the 

challenge  of  reviving  traditional  institutions,  but  of  designing  solutions  for  “social 

landscapes that differ radically from those in which its traditional precursors belonged” 

(Holmes 2000:354). 

 
Circumpolar and Interdisciplinary Context 

The  chance  to  discuss  the  challenges  faced  by  a wide‐ranging  species  (there  are 

seven subspecies of Rangifer  that  include  the North American “caribou” and European 

and Russian “reindeer”) and  the peoples  intimately associated with Rangifer, allows a 

broad discussion.  Any misconceptions that the North is a homogeneous place are soon 

dispelled when the complexity and variability of Rangifer and human lives in the North 

are outlined. 

The  links  and barriers  to  interdisciplinary work have  long been  explored  through 

liberal  arts  programmes,  geographers  and  others  exploring  how  we  might  rethink 

disciplinary  boundaries  and  definitions.    Immanuel Wallerstein  (1997),  (the  ex  officio 

  16 



 

Director of the Fernand Braudel Center and writer on World Systems theory) argues that 

we need a major  re‐thinking of  the boundaries between academic disciplines.   Cross‐

cultural land use planning is not only a physical, but a mental journey across borders in 

order to understand the multi‐dimensional concept of human‐caribou relationships over 

vast geographic areas.  The themes and understandings of wildlife harvesting practices 

and  range  management  promoted  by  different  disciplines,  schools  of  thought  and 

cultures are immensely varied. 

There  are  questions  to  be  asked  not  only  about  the  links  between  academic 

disciplines  in  human  understandings  of  natural  resource management,  but  the  links 

between  the  learning  traditions  of  different  cultures.    Recent  “co‐management” 

arrangements established between aboriginal communities and state officials in Canada 

attempt  to  share decision‐making about  the  research, monitoring and management of 

caribou  herds  in  Canada’s  North.    The  level  and  the  nature  of  the  power‐sharing 

occurring in these natural resource management settings is highly variable.  This power 

sharing is greatly influenced by the political and economic situation not only of the state, 

but especially of the aboriginal communities involved.   Depending upon the context of 

these  power‐sharing  arrangements,  the  knowledge  of  local  people,  increasingly  seen 

globally as vital to sustainable resource management, may remain “silent.” 

What is the range of perspectives on “safe” harvesting levels?  Do we know enough 

about  the natural  fluctuations of caribou populations  to understand when populations 

have  hit  critical minimum  sizes  in  all  cases?   What  is  “over‐harvesting”?   What  are 

“wasteful” harvesting practices?  Are hunters using recently introduced technologies to 

engage in rates of natural resource exploitation that are not sustainable or to reduce their 

impacts on natural resources? 

How do we determine when environmental problems are occurring, when are they 

imagined  and why?   To understand  the  reality  of  environmental problems  like  over‐

harvesting or habitat degradation, and to understand what the roots of these “problems” 

may  be,  takes  an  interdisciplinary  and  cross‐cultural  approach.   Why  does  research 

focus on one aspect of  caribou ecology and not another?    Interdisciplinary and  cross‐

  17 



 

cultural  work  affords  us  the  ability  to  look  into  the  multiple  perspectives  driving 

resource management decisions and actions. 

 
Beyond Disciplines: Que ioning Knowledge  st
– how is it produced and for whose benefit? 

The  international  discourse  on  indigenous  peoples  planning  and  development 

shows how challenges  to  the structure of mainstream academic  research are evolving.  

Mainstream academics are asked  to  think about who benefits  from research work and 

how  the  benefits  of  research  are  determined.    Research  results  are  applied  not  only 

instrumentally,  but  strategically,  symbolically,  and  as  information.    In  addition,  the 

interpretations  brought  to  bear  on  research  results  depend  upon whether  the  person 

interpreting  the  research  results  is  a  practitioner  (i.e.,  a  natural  resource  user  like  a 

reindeer  herder  or  a  caribou  hunter),  an  authority  (i.e.,  a  state  wildlife  officer  or  a 

community elder), or a scientist.  In addition, how do we go about determining cause‐

and‐effect relationships?   What  is sustainability?   Who and how do we decide what  is 

“good” or “successful” management? 

Karla Jessen Williamson, Executive Director of the Arctic Institute of North America, 

and  a  kalaaleq  (Greenlander),  has  expressed  her  thoughts  on  the  multi‐dimensional 

nature of knowledge creation and use in northern regions: 

  18 



 

I am here to set forth  
I would like to ackn  
influenced by my Inu  
Arctic, I spent long  
introduced me to the v  
intellectual curiosity  
understand the force  
forces have been int  
Therefore, a good int  
spirit to learn that li  
entity on this earth,  
l  learner in the schoo  c  
aware in other cultu  
largely , by c ossing c) r  
to tha  of becoming t  
realities. The cultural  
various locations, h  
appreciative of ways o

These are some of th  
of Arctic science in a  
together. We have, 
government on one h  
hand, we have the A
centric and too cosmo  
Inuit intellec , the g et r  
for animals and the l  
‘Food for thought’ im  
that our greatest chal  
in the Arctic. 

Karla Jessen William

Excerpt from Plenary ad
Borders: Science and C
Association for the Adv

 

1.6 A Story: Person
 
After high  school  and 

pursue a bachelor’s deg

students before, I was t

 

Box 1.4 Arctic Science: Food for Thought 

some of the ways in which Arctic science may be carried out, but first
owledge the fact that my own science pursuit has been greatly
it cultural background. Much like other Inuit children around the
periods of my childhood with my maternal grandmother, and she
ery first – and to me the grounding — scientific inquisitiveness. Her

is based on Inuit silarsuaat, a concept which includes the capacity to
behind all intellect. The term refers to a consideration o  how lifef
egrated, animating the environment, the unive se and the spirit.r
ellect, according to the Inuit thinking liberates the human mind and
fe matters in all its complexity unifying every living and non-living
 in the unive se, through spi it, silarsuami. But as an Aboriginar r l

r i r i ll t llontext, my ene g es we e to be invested into becoming nte ec ua y
al settings. I achieved this (at least I l ke to believe that I haver i
ultural boundaries ranging from tha  of being a kalaaleq to a Dane,t
a Canadian citizen, and in recent times, exploring the Scottish

 crossings, while constitut ng that of being physically present in thei
ave also been psychological and linguistic crossings, becoming
f thinking and being in unique cultu al settings. r

e qualities to consider in future for personal and professional pursuit
ddressing the need to bring two seeming solitudes of communities
in the Arctic, Indigenous populations entering Aboriginal self-

and and wanting to pursue their ways of knowing; and on the other
rc ic scientists whose academic training is criticized for being Euro-
politan. To my knowledge silarsualerinermi, doing science with the
t   

at concern has been that of putting food not just for the families, but
and. To me that is what the sustainability of the Arctic is about.

plies that of the spiritual nurturing, and as Arctic scien ists, I believet
lenge is finding ways to ground various scientific disciplines solidly

son, Executive Director of the Arctic Institute of North America 

dress: ‘Arctic Science: Food for Thought’ at Arctic Science 2000 - Crossing 
ommunity, Whitehorse, Yukon, Canada, Sept 21-24 2000, American 
ancement of Science & Yukon Science Institute 
al Reasons for Carrying out Research Project 

a  little  soul‐searching  in  first‐year biology  classes,  I decided  to 

ree in ecological science.  At the time, I suspect like many other 

roubled by the human‐nature divide that seemed implicit in our 

19 



 

studies  and  the  evolutionary  theories  that  pictured  animals  almost  exclusively  as 

competitive  machines,  slaves  to  their  “selfish  genes.”    Co‐operative  behaviour,  we 

learned, had  little evolutionary role to play.   Animal behaviour classes cautioned us to 

be aware of our responsibility to ward against the dangerous applications of biological 

studies to human societies, but not to worry about how biological theories might affect 

animal interactions. Dene elders believe that both human words and actions that belittle 

non‐human  life  (animals,  birds,  etc.)  can  have  a  profound  impact  on  the  connections 

between animal and human societies. 

The  occasional  anthropology  class  that  I  enrolled  in  emphasized  the  collective, 

cooperative actions that characterize all human societies.  My ecology classes explained 

that cooperative behaviour  is  linked ultimately  to  the building block of evolution;  the 

help  that  you  give  to  your  siblings,  parents,  aunts,  uncles  and  other  relatives  is 

ultimately motivated by the drive to improve your “individual fitness” or the survival of 

your genes. Life, it was explained, is driven by self‐interest. 

In a laboratory class I was first puzzled and later gained admiration for a Jain friend 

who would not participate in animal dissections.  She was dismissively informed by her 

professor  that  she  would  have  to  learn  to make  a  choice  between  science  and  her 

religion.    Jainism,  an  ancient  north  Indian  religion,  does  not  allow  its  adherents  to 

knowingly participate in the killing of a living thing.   My friend argued that she could 

learn slide preparation techniques equally well with plant tissue and that there was no 

need for her to use animal tissue.  She was not imposing her beliefs on anyone else, she 

was  simply  trying  to  find  an  innovative way  to meet  her  educational  requirements 

without betraying her beliefs.  In fact, her technical challenge was probably greater than 

the one the rest of us faced.  We had an easier time sectioning the tissue of mice, than the 

painstaking process involved in sectioning leaves. 

My  friend’s persistence was a  lesson  in  the choices we all  face daily,  if not always 

knowingly.   The questions we ask ourselves,  the approaches we  take  to answer  these 

questions, and the actions we take on contemplation of these answers, are all influenced 

by our social, cultural and personal experiences. 

  20 



 

Ernest Mayr (2000), an evolutionary biologist, wrote that “a propensity for altruism 

and harmonious cooperation  in social groups  is  favored by natural selection.   The old 

thesis  of  social  Darwinism  ‐  strict  selfishness  ‐  was  based  on  an  incomplete 

understanding  of  animals,  particularly  social  species.”   And,  as  it  turns  out, Richard 

Dawkins  (1989),  the  scientist who wrote  The  Selfish  Gene,  later  introduced  a  concept 

called  “memism;”  contemplating  the  evolution  of  cooperative  human  behaviour  that 

could play a role in our evolutionary survival.  Remarkable that the self‐interested genes 

of the evolutionary biologist had not made contact with the collective action research of 

social scientists before the “introduction” of memism! 

Just as  remarkable,  the bulk of ecological  studies of North American “wilderness” 

areas  somehow  ignore  the  lengthy  ecological  history  of  human‐environment 

relationships  in North America.   Why? Perhaps because Europeans, anxious to build a 

New  World,  had  declared  North  America  terra  nullius,  a  land  empty  of  people. 

Europeans  saw  North  America  as  an  “empty  landscape”  waiting  to  be  filled  with 

immigrants’  dreams  and  aspirations.    They  saw  a  “land  of  opportunity”  of  “new 

beginnings,”  and  “untamed  wilderness.”    Waves  of  immigration  were  aimed  at 

establishing a New Order where an image of independent individuals in a place devoid 

of human history  inspired new‐comers’ dreams.    Ironically, North Americans  live  in a 

world where  the hijacked  images of aboriginal societies are pervasive:  the Pontiac car, 

the Winnebago motor home,  the Apache helicopter,  the Cherokee  Jeep, etc.   However, 

most North Americans think little about the reality of the social organizations and value 

systems that lie behind these names. 

Because  I was  interested  in  becoming more  aware  of  the  original  societies  of  the 

country I lived in, and the ties between them and the landscapes they inhabit, I pursued 

subsequent  post‐graduate  degrees  that  allowed me  to  explore  across  disciplines  and 

cultures.    The  social  research  I  engaged  in  often  left  me  with  a  heightened  self‐

consciousness  about my  role  as  a  researcher.    To  a  First Nation’s  community  I was 

potentially a spy, or a naïve young woman whose words might be further damaging to 

aboriginal identities.  There is a huge chasm of broken trust that must be bridged, if it is 

  21 



 

only  possible  to  do  so  partially,  in  order  to  work  with  First  Nations  communities.  

Invariably this trust is fragile.  

Trust can be difficult to establish with someone who shares your values, experience, 

language  and  culture.   What  happens when  all  these  common  factors  are  no  longer 

present?   Moreover, what happens  to  trust  levels between  researchers  and  aboriginal 

communities when  the  researcher  comes  from  a  culture  that  has  conditioned  her  to 

“explain”  everything  she  sees.   Scientific  training  teaches us  that  in order  to be good 

thinkers we must be skeptical thinkers.   Western schooling teaches children that direct 

questioning  is  fundamental  to  learning  and  a  sign  of  healthy  curiosity.   Many Dene 

elders,  on  the  other  hand,  may  find  this  kind  of  learning  aggressive  or  needlessly 

probing.    Finally,  the  “expert”  status we  give  to  those with  formal  education  often 

undermines  the  authority of  the knowledge of  aboriginal  elders.   Mainstream  society 

believes  that  it  is  ideally  the knowledge of  formally‐educated  scientists and “experts” 

that  should  inform  administrative  and  bureaucratic  decisions,  and  this  “expert” 

knowledge can threaten the autonomy of aboriginal peoples. 

Traditional Knowledge (TK) studies  in  the Canadian North are  increasingly driven 

by governmental policies that necessitate the  inclusion of TK  in decision‐making.   This 

policy requirement often forces a rethinking of the “objective facts” that drive decision‐

making.    Politics  obviously  affect  the  weight  given  to  the  scientific  information 

informing resource management decisions.   However, TK forces a consideration of  the 

links between  the  explanatory power of  “facts”  and  the values  and meaning  that  are 

attached  to  facts.    The  elders  that  interpret  and  express  traditional  knowledge  often 

describe natural history “facts”  in  conjunction with observations about human‐animal 

relations,  as  well  as  using  the  illuminating  power  of  very  old  stories  that  link 

environmental history, personal experiences and social values. 

There  is more and more material outlining the external factors; social, political and 

cultural,  that shape  the way knowledge  is gathered, and  in particular science,  is done 

(Longino  1990).    A  fascinating  biography  of  Barbara McClintock,  the  scientist  who 

outlined  the  role  of  transposition  in  genetics,  illustrates  her  view  that  reason  and 

  22 



 

experiment alone cannot articulate the laws of nature (Keller 1983).   Einstein expressed 

similar sentiments: “… only intuition, resting on sympathetic understanding, can lead to 

[these natural laws]; … the daily effort comes from no deliberate intention or program, 

but  straight  from  the heart”  (Keller 1983:201).   Many  scientists acknowledge  that “the 

scientific method,”  though  a  very  powerful  tool  for  thought,  is  not  the  only way  of 

knowing,  and  that  engaging  in  science  alone  does  not  lead  by  itself  to  real 

understanding. 

I  am  very  grateful  for  the  scientific  training  I  have  received.    I  also  feel  very 

privileged  to have had  the opportunity over  the  last  four years  to  think more deeply 

about  other  ways  of  knowing  and  the  connections  between  human  values  and  the 

meanings attached to “facts.”   It has been especially rewarding to contemplate on how 

all  these  factors  come  together  in  human  decision‐making  where  varied  ways  of 

knowing are used simultaneously  in order  to develop sustainable and diverse ways of 

life.  

 
1.7 Thesis Organization 

 

Chapters  2  and  3  provide  the  setting  and  theoretical  background  for  the  study, 

following Chapter 1 which  introduces  the  thesis.   Specific methodologies are detailed 

chapter by chapter.   Chapter 2 outlines  the  theoretical constructs employed  to analyze 

co‐management  institutions.   Common property  theory and  social  learning  constructs 

are  outlined  for  their  application  to  understanding  co‐management  institutions.  

Resilience  theory  and  its  relevance  as  a  tool  to  examine  (a) why  cultural diversity  is 

important  to  ecological  survival  and  (b)  to  explain  the mechanisms  for  resilience  of 

interdependent  social  and  natural  systems  are  described.    Geographical  concepts  of 

environmental perception and sense of place are also described  in order  to discuss  the 

“construction” of  traditional knowledge.   Chapter 3 outlines  the historical background 

of contact between Dene caribou‐hunting societies and the Canadian state from the turn 

of  the  century  to  the  beginning  of  the  caribou  co‐management  era.    The  historical 

development  of  centralized  state‐organized  caribou  research  and  hunting  regulations 

  23 



 

are traced to the present‐day devolution of management to communities asserting self‐

governance structures. 

Chapter  4 outlines  the multi‐scale  co‐management  institutions, both  legalized  and 

informal,  that  touch  the  community of  Łútsël K’é, NT.,  located on  the barren‐ground 

caribou  range.    The  relationship  between  the mining  industry,  protected  areas  and 

formal co‐management boards are explored. Chapter 5 looks at “traditional knowledge,” 

and  its  definition,  documentation,  protection  and  dissemination  through  community‐

based  institutions.   The  loss and  revitalization of knowledge  is addressed.   Chapter 6 

describes  the  knowledge  Łútsël  K’é  elders  possess  of  natural  versus  unprecedented 

variations in caribou migration patterns.   Elders knowledge of movements is discussed 

specifically in reference to fire patterns in the winter range of barren‐ground caribou in 

the  Łútsël K’é  traditional  territory  in  the  last  80 years  and  the  influence  of  industrial 

exploration  and  developments  on  caribou movements.    Chapter  6  sets  the  stage  to 

discuss  the  exchange  of  information  between  aboriginal  hunting  communities  and 

government  resource management agencies described  in Chapter 7.   Chapter 7 shows 

how  the ways  that  scientists, managers  and  aboriginal  caribou hunters know  caribou 

have  changed,  and  how  the  history  of  these  changes  affect  the  relationship  between 

these parties  in  contemporary  caribou  co‐management  arrangements.   Chapter  7  also 

describes  caribou monitoring  efforts  and  their  potential  roles  in  “deep‐seated”  cross‐

cultural  exchange.    It  is  in  the  process  of  establishing  community‐based  caribou 

monitoring  that  profound  thinking  about  the  differences  and  similarities  between 

western  scientific knowledge and TK  is done.   The downfalls of  the  sometimes naïve 

dichotomy described in much of the academic literature between “western science” and 

TK is deconstructed here. 

Chapter 8, describes the thesis project’s conclusions that co‐management institutions 

can  provide  the  space  for  social  learning  in  certain  conditions  where  human 

understandings  of  natural  processes  are  expanded  through  cross‐cultural  exchange.  

Fundamental  to  this  process  is  the  development  of  the  trust  and  humility  to 

  24 



 

acknowledge  that  shared  knowledge  can  be  rooted  in  diverse  social  values  and 

meanings. 

Please note that Chapters 3‐8 were written as “stand‐alone” pieces with the intention 

to submit some or all of these chapters for publication.   Chapter 6 is (June 2003) under 

review by  the  journal Arctic  and Chapter  7 was published  in  a  spring volume  of  the 

journal Environments.  As a result, anyone reading through the entire thesis may find the 

methodology sections somewhat repetitious, though the discussion presented  is not all 

derived from the same research material. 

  25 



 

  
  

CChhaapptteerr 22
    
CCoonncceeppttuuaall  FFrraammeewwoorrkk  ––    CCoonncceeppttuuaall  FFrraammeewwoorrkk  ––    
CCoommmmoonn  PPrrooppeerrttyy  TThheeoorryy,,  SSoocciiaall  LLeeaarrnniinngg,,  
CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  aanndd  RReessiilliieennccee  TThheeoorryy  
CCoommmmoonn  PPrrooppeerrttyy  TThheeoorryy,,  SSoocciiaall  LLeeaarrnniinngg,,  
CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  aanndd  RReessiilliieennccee  TThheeoorryy  
  

  
  
  

 
 
 
 
 
 

The Power of Preconceptions:  
When Polar Bea s Fly … r

t

r

t

 
Spring on the tundra and suggestions of 
winter are cause for alarm. The eye provides 
little sense of perspective in the flat, treeless 
landscape. There are no cues for judging the 
size or distance of any object in sigh . The 
vista inspires a feeling of raw and endless 
possibility. But your mind is fixated on the 
white bear, and determined not to get too 
close, you tell yourself that every patch of 
snow is a polar bear, resting in the warmth 
of the brilliant morning light.  
 
The white shape dead-ahead looks 
noticeably larger than the rest and you  eyes 
strain to bring the bear into focus… and 
your heart stops momen arily as the bear 
bursts into flight!  
 
You noticed earlier that the snow geese had 
arrived, and when they dive out of the cobalt 
sky to earth, they are often indistinguish-
able from the patchwork remnants of the 
melting snow pack … or slumbering bears. 
     Anne Kendrick 
 

26 



 

2.1 Introduction 
 
So much can be  invested  into a  thought, an  image or a model  that we are bound and 

determined, whatever  the  reality,  to  find  it.   This chapter explores  the  role of selected 

theories  in  understanding  co‐management  institutions.   My  struggle  has  been  to  use 

these  predetermined  theories  as  guides  for  thinking  about  co‐management  without 

inappropriately molding the reality of my fieldwork experiences to fit these theories. 

... scientific unders anding does not advance f om untruth to truth, but shi ts
from one viewpoint on a subject to another. Each viewpoint of the scientific 
“truth” has its place in the passage of history, and each viewpoint is 
conditioned by and has its u ility in the economic, socia , and technological 
milieu o  its day (Speiss 1979:1). 

t r f  
 

t l
f

 
Just  as  scientific  understanding  is  shaped  by  historical,  cultural  and  personal 

contexts, so is scientific theory‐making.  Theories can be broadly described as connected 

statements  used  as  tools  of  explanation.    These  statements  and  their  use  are 

underpinned by philosophies or epistemologies including examples such as positivism, 

idealism or realism.  This thesis uses elements of a number of different theories to better 

understand how co‐management  leads to collective action and social  learning  in cross‐

cultural  resource management  settings.    The  deeply  personal  nature  of  the  human‐

environment relations  implicit  in cross‐cultural resource management mean  that  I was 

not comfortable employing solely empirical methods.  If different cultures conceptualize 

reality  using  different  frameworks,  it  is  vital  to  also  understand  these  differences 

qualitatively.  

Philosophers  of  science  have  long  drawn  attention  to  the  dichotomy  between 

generalizing  science  (nomothetic)  and  particularizing  science  (idiographic).    This 

division  is especially  relevant  to cross‐scale and cross‐cultural studies.   Characteristics 

that may be generalized at one scale or within one cultural framework and empirically 

analyzed within  that  scale  or  frame may not hold  at  another  scale  or within  another 

cultural  framework.   Any  study  concentrating  on  the  links  between  local  and  larger‐

scale institutions must examine the implications of  jumping scales and this is often not 

possible through empirical methods alone: 

27 



 

The nature of insight in science, as elsewhe e, is notoriously e usive… [T]hose 
who lea n to cultivate insight – learn also to respect its mysterious workings. 
It is here that rationality finds its own lim ts. In defying rational exp anation, 
the process of creative insight inspires awe in those who experience it. They 
come to know, trust, and value it (Keller 1983:103). 

r l
r  

 i l
 

 

 
Links across Scales of Time and Space 

Co‐management  institutions  create  cross‐scale  linkages.    They  create  connections 

between  institutions both across space (such as the barren‐ground caribou ranges) and 

across  levels  of  human  organization  (local,  territorial,  federal)  (Ostrom  et  al.  2002).  

Models employed in this thesis to aid thinking across scales include the recently‐devised 

panarchy model of  resilience  thinking,  illustrating  the  linkages and  transformations of 

human and natural systems at multiple scales. 

Co‐management ideally aims to be “a blending of … two systems of management in 

such a way that the advantages of both are optimized, and the domination of one over 

the  other  is  avoided”  (RCAP  1996:665‐666).    These  systems  are  shaped  by  different 

frames, and these frames determine: 

(a) what counts as evidence 
  (b) how evidence is interpreted 
  (c) how success is evaluated 
  (Meppem and Bourke 1999:396)  
 

Cross‐cultural  co‐management  arrangements  bring  together  participants  using 

different frames to develop and interpret knowledge and to evaluate the success of the 

co‐management partnership.  Such arrangements are not only spaces to manage conflict 

between diverse viewpoints, but spaces to engage diverse approaches, leading to richer 

tools for flexible and adaptive responses to environmental change. 

 

If You’ve Seen one Hoof, You’ve Seen Them All

The ease of making  false or unworkable  comparisons across  scales or  situations  is 

well‐illustrated  in  the  beginnings  of  state‐organized  resource  management  in  the 

Canadian North.   Ernest Thompson Seton  (1911) attempted  to estimate barren‐ground 

caribou population numbers in the early 20th century based on his comparative musings 

28 



 

about  cattle  in  Illinois. Seton was a prolific naturalist writer who  co‐founded  the Boy 

Scout movement  in North America.   He  reflected on his experiences  following a 2000 

mile canoe  journey in search of caribou, guided by the Dënesôłine (Chipewyan) people 

of the Great Slave Lake area of the Northwest Territories: 

A yea  a terward, as I travelled in the fair State o  llinois, famous for its 
cat le, I was struck by the idea that one sees far mo e Caribou in the no th 
than cattle in Illinois. This State has about 56 000 square miles o  land and 3
000 000 cattle; the Arctic Plains have over 1 000 000 square miles of prairie, 
which, a owing for the act that I saw the best of the range, wou d see the 
Caribou number at over 30 000 000. There is a good deal of evidence that this 
is not far f om the t uth (Seton 1911: 220). 

r f f I
t   r r

 f  
  

ll f l

r r

t t
 t

r i
 i   

 

 

 
This kind of population estimate was based on very little knowledge of the habitat, 

grazing  and movement patterns of  caribou populations.   However,  this  and  similarly 

derived estimates, led to conclusions in the 1920s by the “(Canadian) Royal Commission 

to Investigate the Possibilities of The Reindeer and Musk‐ox Industries in the Arctic and 

Sub‐Arctic  Regions  of  Canada,”  that  it  would  be  possible  to  turn  the  North  into  a 

“grazing country” for significant numbers of domesticated reindeer and musk‐ox.   The 

subsequent  realization  that  less  than  10 percent of  the  animals  estimated  to  roam  the 

North (by Seton) actually existed, led to some of the wild speculations at the time about 

whether or not caribou had been over‐harvested and by whom. 

Thomas Berger, who led the Mackenzie Valley Pipeline Inquiry of the 1970s, is often 

quoted  for  his  insight  into  the  conflict  of  frames  of  those  pushing  the North  as  an 

unknown frontier of possibilities and those looking at the North as a homeland steeped 

in environmental and cultural history: 

There are two distinc  views of he North: one as frontier, the other as 
homeland. .... the construction of a gas pipeline is seen as the nex  advance in 
a series of frontier advances that have been intimately bound up with 
Canadian histo y. But the native people say the North is the r homeland. 
They have lived there for thousands of years. They cla m it is their land, and
they believe they have a right to say what its future ought to be (Berger 
1988:31).  
 

29 



 

Conflicts of Frames – The “Us-and Them” Discussion -

f
,

t l t t  

When the two distinct views of the North are compared, it is possible to slip into a 

destructive “us‐other”  cycle of discussion  (Fienup Riordan 1990).   Mainstream  society 

(“us”) represents the “other” (northern aboriginal societies) in an objectified manner.  It 

is argued that this kind of objectification of other cultures often originates in “our” lack 

of ability to understand ourselves,  leading to misunderstandings of “others.”   We may 

also  try  to  understand  “others”  by  portraying  “them”  as  idealized  images  of 

“ourselves.”  As a consequence, marginalized societies, dominated by these false images 

of themselves, may rewrite these  images  in uncharacteristic ways  in order to empower 

themselves and recover a damaged sense of identity (Kendrick 2003). 

This  “us‐and‐them”  cycle  is  highly  relevant  to  discussions  of  “science”  and 

“traditional ecological knowledge.”  International bodies now recognize that the cultural 

diversity  that TK  represents  is  as  endangered  as  biological diversity  (McNeely  1997).  

Science  is  “discovering” TK  (Wavey  1993), while  the  individuals  and  cultures whose 

knowledge systems are being “discovered” are fundamentally threatened by attempts to 

create generic and universal definitions of TK (Brooke 1993, Simpson 1999).  Numerous 

dichotomous  lists of the differences between “TK” and “Science” exist  in the academic 

literature (see Berkes 1999, Berneshawi 1997, Freeman 1985, Freeman and Carbyn 1988, 

Inglis  1993,  Johannes  1989,  Johnson  1992, Mailhot  1993, Nakashima  1991, Osherenko 

1988,  Roots  1998,  Usher  1986, Wolfe  et  al.    1992).   Many  (though  not  all)  of  these 

discussions  characterize  TK  as  particularized,  diachronic  knowledge  and  Science  as 

generalized,  synchronic knowledge.   One generic description does  seem  to hold  true.  

Unlike “western science” that limits itself as a process of “knowing” to the production of 

knowledge, TK systems encompass processes of understanding and wisdom.  The Dene 

Cultural Institute defines traditional environmental knowledge as: 

 
A body of knowledge beliefs transmitted through oral tradition and first hand 
observation. It includes a system of classification, a set o  empirical 
observations about the local environment  and a system of self-management 
that governs resource use. Ecological aspects are closely tied to social and 
spiri ual aspects of the know edge system. The quanti y and quali y of TEK

30 



 

[t t ] r ,
r

 r t r l  
   

t   i  

 

radi ional environmental knowledge  varies among community membe s  
depending upon gende , age, social status, intellectual capability, and 
profession (hunter, spiritual leade , healer, etc.). With i s roots fi m y in the 
past TEK is both cumulative and dynamic, building upon the experience of 
earlier generations and adap ing to the new technolog cal and socio-economic
changes of the present (Johnson 1992:4).  

 
The use of the term “tradition” often brings up images of a static bank of ideas and 

practices,  but  it  also  illustrates  deep  historical  connections  (Berkes  1999).    Perhaps  it 

would  be  easier  to  avoid  stereotyped  images  of  knowledge  and  practices with  deep 

roots in the past, by referring to customs rather than traditions to avoid the implication 

that traditional knowledge is static or out‐dated (Usher 1986).  I have chosen to continue 

to use the term “traditional” in this thesis because “TK” has come into such widespread 

usage  in  northern  aboriginal  communities  and  in  Canadian  government  policy 

documents.    The  use  of  the  word  “traditional”  in  this  thesis  refers  to  a  dynamic 

connection with the past, not invariant thinking or practices. 

Some  see efforts  to  require  the use of TK  in environmental assessment and  in  the 

development  of  government  policy  as  a  dangerous mix.    Critics  equate  spiritually‐

derived  wisdom  and  understanding  with  “religion,”  going  as  far  as  to  berate  the 

inclusion of TK in government policy as “flying in the face” of the Canadian Charter of 

Rights and Freedoms that separates the church from the state (Howard and Widdowson 

1996).   Aboriginal  leaders, on  the other hand, argue  that  to  separate aboriginal world 

views and  institutions  from  the body of  factual knowledge accumulated  in connection 

with  beliefs  and ways  of  knowing,  is  inappropriate  and  insulting  (AFN  and NAFA 

1995).  Moreover, efforts to create sustainability initiatives the world over emphasize the 

need to create holistic natural resource management practices that link social values and 

ecological knowledge.  

 

2.2 Common Property Theory, Social Learning & Co-Management
Groups of individuals have spontaneously organized to collectively manage their use of 

natural  resources without  external  coercion  throughout human history.   How does  this 

happen?  Social  scientists  have  been  intrigued  by  this  question  for many  years.    The 

31 



 

evolution  of  voluntary  collective  action  is  one  of  the  fundamental  drives  behind 

common property research. 

Property  is defined here as an  enforceable political  claim  to use or benefit  from a 

resource (Alcorn and Toledo 1998).   Property rights systems are therefore relationships 

between  people  rather  than  people  and  resources.    These  arrangements  establish  the 

rights and responsibilities of the individuals and groups participating in these systems.  

While resource systems are open  to  joint use, resource units are vulnerable  to decline.  

Resources may be subject to one or more of the following idealized property types: open 

access,  communal,  state  or  private  property  (Berkes  1989,  Bromley  1992,  Feeny  et  al.  

1990). Common property is subject to: 

1) Subtractability ‐ it is relatively difficult to stop people from using the resource  
(from claiming benefits) and resource use decreases the amount of the resource 
available to individual resource users (subtractability of the benefits available) 
(Berkes 1989, Ostrom 1990) and, 
 

2) Excludability – the resource is large enough to make it difficult to stop individuals 
from using it, but not impossible, and it may not be possible to divide the 
resource into individual units (the resource is essentially indivisible).  Common‐
pool resources are often characterized by their scarcity, because withdrawal rates 
are high enough that users are aware that their use of such a resource is 
interdependent (Ostrom 1990). 

 

The Tragedy o  the Commons f

The revision of Hardinʹs Tragedy of the Commons (ToC) metaphor has defined the 

work of a large body of common property theorists.  The metaphor became symbolic of 

Western  societyʹs unsubstantiated belief  that  common‐property  (also  termed  common 

pool) resource regimes in fact represent scenarios of open access or “free‐for‐alls.”  The 

ToC metaphor pictured  open  access  systems, where  resources  lack  property  regimes, 

and are destroyed by  selfish  individuals maximizing  individual welfare  in  the  face of 

collective  disaster.    The  whole‐sale  adoption  of  this  metaphor  in  centralized  state 

management  systems  around  the world,  in  fact  created  a  “collective‐forgetting”  that 

communally‐owned resource systems have existed for a very  long time and have been 

recognized historically by legal systems such as Anglo‐Saxon and Roman law.  The ToC 

32 



 

metaphor  also  led  to  a  “collective‐blindness”  to  the  many  examples  of  communal 

resource  systems  that exist world‐wide, but  that  remain unrecognized within modern 

state legal systems (Berkes 1989:8). 

Hardinʹs idea that rational individual behaviour (maximizing individual returns) can 

lead  to  irrational  group  outcomes  is  a  re‐working  of  long‐standing  debates  about 

whether or not individuals act primarily in their own self‐interest or whether individual 

behaviour  is  heavily  influenced  by  societal  norms  and  attitudes.    The  ToC  parable 

encouraged many  resource policy‐makers  to believe  that  solutions  to  the  “dilemmas” 

common property appeared to represent, can only be solved through efforts to privatize 

or  centralize  resource management  systems.    The  imposition  of  external  authority  in 

commons situations is still assumed vital to the survival of common property resources 

by  many  resource  managers.    Ironically,  the  very  controls  centralized  governments 

attempt  to  implement,  in  settings where  common property  systems  exist, often  either 

destroy or de‐stabilize those systems.  Communal property regimes (CPRs) are resource 

management systems that centralized governments could not or would not recognize.  

 

rTraditional Resou ce Management Systems 

Traditional  resource  management  systems  have  been  the  “main  means  of 

management  for  millenia”  (Berkes  1989:6).    These  systems  represent  the  collective 

sharing of resources by individuals acting in reference to community. It is the historical 

and  social  context within which  individuals act  that Hardinʹs ToC metaphor does not 

consider.   While  common  property  theory  rejects  the  notion  that  resource  users  are 

primarily  selfish  individualists,  neither  does  it  paint  resource  users  as  martyrs 

sacrificing  their welfare  to  the cause of  the greater good.   Resource users are agents of 

choice who face a dilemma if they remain unorganized.  At a minimum, resource users 

will gain  less of a  return when  they continue  to make  independent decisions  than  the 

returns collective decision‐making can achieve.  At worst, resource users will experience 

the destruction of the common property resource they depend upon for survival if they 

remain unorganized (Ostrom 1990:38).  

33 



 

Common Property (Common Pool) Dilemmas 

CPRs  are  defined  by  their  “success”  or  “effectiveness”  at  solving  commons 

dilemmas.   These dilemmas are broadly divided  (although  they are often nested)  into 

two  types  of problems;  allocation  problems  ‐  related  to  the  flow  or harvest  of  resource 

units and provision problems ‐ related to stock or resource system problems (Ostrom 1990, 

Ostrom et al. 1994).  Allocation problems include the assignment of property rights while 

provision problems  include  the  creation of property  rights  systems  that do not  suffer 

from “free‐riders.”  Essentially, resource systems must assign responsibilities to resource 

users so that the same individuals who benefit from resource use also bear the costs of 

monitoring the resource and enforcing the rules of use. 

The common property literature outlines case after case of instances where resource 

users have succeeded  in organizing themselves to bear the costs of a transformation to 

collective action without the aid of a centralized political authority (McCay and Acheson 

1987).    There  are  three  general  (provision)  problems  that must  be  addressed  when 

individual action is transformed to collective action: 

 

1) How will new  institutional arrangements  (rules of behaviour) be supplied and how 

are they shaped by their ecological contexts? 

2) What  force guarantees  that resource users will make a commitment  to a CP regime 

without  the coercion of an external enforcer  (and who will have  the motivation  to 

monitor users and impose sanctions if rules for use are not followed?)? 

3) How will mutual monitoring work? 

  (Ostrom 1990:42‐45) 

Institutions are defined here as “the sets of working rules that are used to determine 

who  is  eligible  to  make  decisions  in  some  arena,  what  actions  are  allowed  or 

constrained, what aggregation  rules will be used, what procedures must be  followed, 

what information [can?] or must not be provided and what payoffs will be assigned to 

individuals dependent on their actions.” (Ostrom 1990:51). 

34 



 

These working  rules  exist  at  three  levels  and  each  level  affects  all management 

actions and outcomes. Self‐governing or self‐organizing resource users move back and 

forth between these levels when making decisions: 

 

Box 2.1 Levels of Rules in Resource Management Decision-making
 
Levels   constitutional choice collective choice operational choice 
of Rules 
 
Processes  formulation  policy-making appropriation 
   governance  management  provision 
   adjudication  adjudication  monitoring 
   modification     enforcement 
 

(Modification of Ostrom 1990:53) 

 
 

fModelling the Evolution o  Cooperative Behaviour 

The Prisonerʹs Dilemma  (PD)  game  is  a  basic  tool  that CP  theorists  have used  to 

explore  the  evolution  of  collective  action.   The  PD  game  illustrates  the  same  conflict 

between  individual  and  group  rationality portrayed  by Hardin  through  the ToC,  but 

illuminates a possible mechanism for the evolution of cooperative behaviour. 

In a simple PD scenario, two players face each other with no cues to determine what 

the  other player’s move  (decision) will  be,  i.e.,  to  cooperate  or  to  “defect”  (look  after 

his/her  self‐interest  alone).    In  a  simple  two‐by‐two  matrix  portraying  this  kind  of 

decision‐making interaction, each player faces four possible pay‐offs.  These pay‐offs are 

dependent on each playerʹs independent decision to defect or to cooperate.  These pay‐

offs vary from:  

A ‐ The temptation to defect (defecting when other player cooperates) 
B ‐ The reward for mutual cooperation 
C ‐ The punishment for defection 
D ‐ The “suckerʹs pay‐off” (taking cooperative action when the other player defects) 
 

35 



 

The pay‐off for defecting when the other player cooperates is larger than the payoff for 

mutual cooperation: A > B 

On analysis of the various strategies that could be employed by a player, it is found 

that in a finite number of interactions, each player has no choice but to defect (to chose 

not to cooperate) no matter what decision the player believes the other player will make 

(Axelrod 1984).  However, if the number of interactions between the players is indefinite, 

then it is possible for mutual cooperation to emerge (Axelrod 1984).  This is an outcome 

that is rational from a group perspective.  The simplest solution to the PD dilemma, is in 

fact, a simple “tit‐for‐tat” strategy where a player cooperates in the first interaction and 

then mimics the actions of the other player in all the remaining interactions.  The “tit‐for‐

tat” strategy is the most successful strategy yet discovered for scoring well against other 

strategies. 

While a useful illustration of some of the dynamics of CP systems, the PD dilemma 

cannot model all types of CP systems.  There is not yet a model that adequately explains 

why voluntary collective action evolves.  Olson (1992), however, argues that individuals 

will not spontaneously organize for collective  interests.   He argues that this  is the case 

because without external  coercion,  there  is no way  to prevent  individuals  that do not 

contribute  to maintaining working  rules  from  benefiting  from  the  “public  good”  (a 

provision problem).    It  is  impossible  to prevent  these “non‐providers”  from benefiting 

from a public good they cannot be excluded from using.  This is referred to as a “second 

order”  commons  dilemma, meaning  the  solution  to  a  commons  dilemma  becomes  a 

commons dilemma itself. 

 
Collective action: inexplicable, but occurs in reality … why? 

However,  there  is  ample  evidence  that  organization  for  collective  action  occurs 

nonetheless.   Theoretically,  the second order commons dilemma described above  is unsolvable, 

nonetheless,  empirical  evidence  shows  that  individuals  do manage  to  organize  collectively  to 

bring  about  sequential,  contingent  and  frequency‐dependent  decision‐making without  external 

coercion.    Ostrom  (1990)  speculates  that  the  problem  of  creating  the  institutional 

36 



 

arrangements  necessary  to  overcome  this  second  order  dilemma  are  solved  through 

mechanisms of trust and a sense of community among individuals.  The working rules 

or  institutions  necessary  will  emerge  if  individuals  perceive  that  the  benefits  of 

organizing  for  collective action are greater  than  the  costs of  creating and maintaining 

these institutions. 

How do individuals determine whether the costs of organizing for collective action 

are less than the benefits of organizing?  Often, common property regimes are associated 

with resources that are considered uncertain and unpredictable (Bromley 1992:5).  In the 

highly  variable  conditions  of  the North,  aboriginal  societies  are  underpinned  by  the 

primacy of concepts of sharing and reciprocity. 

How do individual resource users make a cost‐benefit analysis when there may not 

be full and accurate information about a resource?  Another source of uncertainty lies in 

a  lack  of  knowledge  of  the  structure  of  the  common  property  regime  itself.    This 

uncertainty  may  be  decreased  by  engaging  in  collective  action  (Ostrom  1990:33), 

however,  a  degree  of  uncertainty  will  always  remain  due  to  the  strategizing  of 

individual  resource  users  and  because  of  the  unpredictable  and  uncertain  nature  of 

many common property resources.  

 

What are the advantages of collective action? 

Common property  theorists have extensively documented why  it  is not possible  to 

understand  resource  use  and  management  by  portraying  resource  users  solely  as 

“rational economic individuals.”  Individual resource use is markedly influenced by the 

historical and social contexts of the people involved (McCay and Acheson 1987:22) and 

there  is  quite  a  bit  of material describing  the  social  settings  that  influence  individual 

resource use.  There is still, however, speculation about the benefits of common property 

regimes (institutions of collective action and cooperation). 

37 



 

 

• cooperation amon
• commitment amo
• greater trust and 

regulation and en
• greater potential 
• livelihood securit
• access equity 
• conflict resolution
• mode of productio

society) 
• ecological sustain

 

Design Principles o

Current  design

necessarily effective

Eight basic principl

1) clearly defin
2) appropriate 

conditions 
3) collective‐ch
4) monitoring 
5) graduated sa
6) conflict reso
7) recognition 
8) nested (not h

 
Why  are  some

Oakerson  (1992)  d

performance  indica

at,  and  are  always 

found  that  some  lo

others  represent m

powerful  and  the

simultaneously  rep
Box 2.2 Benefits of Common Property Regimes

g resource users to conserve resources 
ng resource users to share the costs and the benefits of conservation 
sense of control among resource users to negotiate resource use, 
forcement measures 
for self-management to be assumed by resource users 
y 

 mechanisms  
n (an interface between society and resources as well as individuals and 

ability 
(Berkes 1989:11-13, Pinkerton 1989:29-30)
f Long-Enduring CPR Institu ions t

  principles  of  CPRs  describe  long‐standing  regimes,  but  not 

 or successful regimes (Bromley in Berkes 1989:26, Ostrom 1990:90).  

es describe CPRs that survive over a long‐time period: 

ed boundaries 
match  between  appropriation  and  provision  rules  and  local 

oice arrangements 

nctions 
lution mechanisms 
of local rights to organize 
ierarchical) enterprises  

  of  these  regimes  not  considered  “efficient”  or  “successful”  ?  

eveloped  a  framework  for  evaluating  CPRs  based  upon  the 

tors of efficiency and equity.   These measures are difficult  to arrive 

value‐laden  (Bromley  1992).   However, using  such  indicators  it  is 

ng‐standing  CPRs  represent  equitable  resource  distribution while 

ultiple  and  conflicting  values  that  perpetuate  the  interests  of  the 

  wealthy  (McCay  and  Acheson  1987:19).    CPRs  may  even 

resent  community  desires  for  fair  and  equitable  access  as well  as 

38 



 

favouring  the  interests  of  wealthy  and  powerful  individuals  (McCay  and  Acheson 

1992:51).    The  values  associated  with  indicators  of  “efficiency”  and  “equity”  must 

always be identified when evaluating CPRs. 

Not surprisingly, the advancement of CP theory has been slow and at times scattered 

(Knudsen  1995).    Is  this  body  of  theory  an  examination  of  behavioural  relations,  a 

question  of  agents  and  choice,  a  problem  of  markets,  or  a  question  of  institutions 

(Knudsen  1995:  102‐103)?   We  know  that  local,  self‐organized  resource management 

systems have existed for hundreds if not thousands of years.  Examples of CPRs not only 

include very old systems of human organization but, also comprise newly created CPRs 

that have emerged  in  recent years  (Berkes 1992, Ostrom 1990).   Arguments  that CPRs 

cannot withstand contemporary resource demands, technologies and human population 

growth rates are not borne out by  the empirical evidence of case studies  (Berkes 1989, 

Berkes and Fast 1996, Campbell and Godoy 1992).  

Traditional  management  systems  create  closed  access  to  communal  property 

resources (wildlife in the case of this thesis).  Most importantly, resource user rights are 

not  transferable.    In contrast, state management conventionally views wildlife as open 

access  common  property  where  every  citizen  has  equal  rights,  and  wildlife  are 

exclusively owned by the state.  Recent conflicts between Pacific and Atlantic aboriginal 

and  non‐aboriginal  fishers  in  Canada  illustrate  the  clash  in  perceptions  of  common 

property  rights.    In  Canada,  the  exclusivity  of  aboriginal  harvesting  rights  is 

constitutionally recognized. However, these harvesting rights are not necessarily upheld 

or uncontested in practice.  Co‐management regimes in many ways serve as safeguards 

to  maintain  constitutionally  guaranteed  aboriginal  harvesting  rights  which  are  not 

always fully entrenched in practice.  In this way, co‐management institutions may serve 

as “watchdogs,” actively defending aboriginal harvesting rights. 

What  are  the  differences  between  traditional  aboriginal  and  conventional  state‐

organized resource management systems?    If examined solely on  the basis of practice, 

the most apparent difference is the degree of specialization or hierarchical organization 

of  the  systems.    In  the  majority  of  traditional  management  systems  there  is  not 

39 



 

necessarily a distinction between data collection, harvesting activities and adherence to 

customary  practices  for  interacting  with  the  environment  (Usher  1986).    Maximum 

harvest  levels  may  be  based  on  local  knowledge  of  catch  per  unit  of  effort,  while 

population predictions are based on detailed behavioral observations and the principle 

of harvesting at a  level  in accordance with  individual and  community need  (Freeman 

1985). 

Will co‐management ever truly represent a linking or indeed a blending of state and 

traditional resource management systems?  A number of images of co‐management exist 

in  the  literature  including: a devolution model  (Pinkerton 1989), a convergence model 

(Berkes  et  al.  1991),  a  compromise model  (Usher  1995)  and  a model  of  community 

burden  (Netro  cited  in Kofinas  1998).   Kofinas’  (1998)  exploration  of  co‐management 

analyzes the transaction costs that accrue to aboriginal communities who participate in 

co‐management institutions and how these communities negotiate these costs.  It is clear 

that  co‐management  frameworks  often  do  not  include  appropriate  means  for 

communities to truly represent themselves at co‐management tables.  State managers are 

often unaware of the political costs communities must constantly negotiate as a result of 

their  participation  in  co‐management  arrangements.    Co‐management  represents  a 

dynamic process, one where evidence of slow, cross‐cultural learning is taking place, but 

not necessarily  in an effective manner, nor  in a way that ensures that both community 

and state equally share the costs of this transformational process. 

If co‐management  is a set of  institutions (not organizations, but rules of behaviour) 

in  its  infancy,  then  we  are  still  unsure  of  the  costs  of  the  transformation  to  co‐

management.   Co‐management  institutions must  endure destabilizing  rule  changes  in 

order to move toward and beyond (climbing the co‐management “ladder” described in 

Chapter  1)  simply  a mutual  recognition  of  state  and  localized  resource management 

systems.   This can be equivalent to a forced institutional crisis.   It is not clear that state 

management  is  prepared  to  undergo  such  a  transformation  as  yet.    Rule  changes 

necessarily  increase  the  instability  of  any  institution  (Ostrom  1990).   What  is  most 

troublesome  about  co‐management’s  “transformation”  attempts  is  the  lack  of  cross‐

40 



 

cultural  communication  of  the  working  rules  of  either  state  or  traditional  localized 

systems.   Aboriginal communities are gaining a sense of both  the  informal and  formal 

rule‐making at work  in  state management  systems, however,  state managers may not 

acknowledge the legitimacy of local customary practices (Collings 1997, Usher 1986). 

State  and  traditional  localized management  systems  are  relatively unaware  of  the 

totality  of  each  system’s  working  rules  (informal  and  formal).    Co‐management 

acknowledges the continued economic reliance of resource users on wildlife.  However, 

this  incorporation  often  comes  in  the  form  of  a  kind  of disclaimer.   Co‐management 

organizations may  be  careful  to  acknowledge  the  cultural  importance  of  caribou  to 

resource users, however there is little opportunity to incorporate this cultural reliance in 

much more than an economic valuation. 

This  thesis  looks  at  caribou  in  particular,  as  a  particularly  cogent  symbol  of  the 

relationship between Denesoline peoples and  the environment.   However,  this should 

not  imply  that  Łútsël K’é  people  attach  any  less  importance  to  other  aspects  of  the 

environment  such  as  water,  fish, moose,  geese,  berries;  indeed  people  speak  of  the 

interactions  between  all  aspects  of  the  environment.    Ridington  (1982)  explains  the 

reliance of Dene people on natural systems  in a broader sense by emphasizing that for 

many  TK  systems,  wildlife  resources  are  equivalent  to  the  medium  of  knowledge 

production and transmission, e.g., many Dene peoples come to know the world around 

them and  transmit  their culture  to  their children while engaged  in caribou harvesting 

activities.   A host of anthropologists have outlined  the  importance of hunting  to social 

organization, kinship  relations and  cultural  transmission  (Brody 1981, Fienup‐Riordan 

1990, 1999, Stairs and Wenzel 1992, Ridington 1988). 

 
Are caribou a common property resou ce?r  

The  history  of  early  government  wildlife  management,  caribou  research  and 

eventually  the  negotiation  of  caribou  co‐management  institutions,  centre,  to  a  large 

degree, on differences in cross‐cultural perceptions of caribou populations.  These issues 

will  be  explored  in  further  chapters  of  the  thesis.   However,  it  can  be  said  here  that 

41 



 

attempts  to  count  caribou  reveal  widely  different  estimates  over  the  last  century.  

Caribou are a mobile or fugitive resource, much like Atlantic cod. However, unlike cod, 

where government managers acknowledged belatedly that a fisheries crisis had arrived, 

the  Canadian  government  hastily  reacted  to  any  information  they  interpreted  to  be 

declines  in  barren‐ground  caribou  populations  due  to  over‐harvesting  by  aboriginal 

peoples.  Dramatic re‐settlement policies for many aboriginal caribou hunting peoples in 

the Canadian North were precipitated by purported wildlife declines or “wastage” of 

caribou.    Even  today,  there  are  conflicting  perceptions  of  how  to  read  and  react  to 

changing caribou movement patterns among aboriginal peoples, wildlife biologists and 

government wildlife managers (Kruse et al. 1998, Klein et al. 1999). 

Great uncertainties and variations in herd population estimates also beg the question 

of  whether  or  not  caribou  are  “divisible”  (distinct  units)  for  resource  management 

purposes.    There  are  still  so  many  questions  about  barren‐ground  caribou  herd 

dynamics.  What is the nature of range overlap, range drift, population fluctuations, the 

role of transient individuals, etc.?  In some seasons it is really not possible to determine 

whether hunters are taking animals from one herd or another.  The extreme expense of 

caribou research makes the information available about herd status extremely difficult to 

collect.  This enormously complicates any thinking about the reality of “allocation” (who 

and how people can harvest caribou) and “provision” (caribou research, monitoring and 

management  decision‐making)  problems.    Barren‐ground  caribou  populations  are 

subject  to  “subtractability;”  it  is  relatively difficult  to prevent people  from harvesting 

animals due to the remote and extensive nature of their ranges.  Barren‐ground caribou 

are  also  subject  to  “excludability,” while  it  is  theoretically  possible  to  estimate  their 

numbers  and  population  trends  and  regulate  their  use  to  prevent  crises,  often,  the 

information available about  these herds  is uncertain and/or  financially and  technically 

difficult to collect. 

The  vast  landscapes  caribou  inhabit  also make  it  very  difficult  to  exclude  people 

from  hunting  them.    In  northern  Manitoba,  Saskatchewan  and  increasingly  in  the 

Northwest Territories,  the  road  systems put  in place  to  service mining operations are 

42 



 

opening  up  questions  about  how  to  define  “traditional  aboriginal  caribou  hunters.”  

Until  these  questions  are  answered,  it will  become  increasingly  difficult  to maintain 

contemporary “priority of access” rules that give precedence for use to aboriginal people 

hunting for subsistence purposes in Canada.  It is clearly difficult to exclude individuals 

from hunting caribou and that while caribou numbers may reach critical low population 

numbers,  it  is  currently not possible  given  the present  state  of  knowledge,  to project 

when  population  declines  will  occur  ahead  of  the  signals  that  a  decline  is  already 

occurring. 

We do not  really have a good understanding of population  trends and sizes of all 

barren‐ground caribou herds and of  the dynamics of range overlap.   Like Atlantic cod 

populations,  are  barren‐ground  caribou  essentially  a  resource  that  is  perceptually 

indivisible. We  do  not  know  how many  exist with  a  high  enough  certainty  to make 

uncontroversial decisions about commercial allocations, for  instance.   Depending upon 

how  caribou  hunters  and  caribou  managers  perceive  population  trends,  caribou 

populations  can  concurrently be  seen by one party  to be  scarce and by another  to be 

healthy (because there are questions about the degree and nature of herd overlap as well 

as what constitutes critically low population estimates).  How do people concerned with 

the  welfare  of  the  herds  and  the  cumulative  effects  of  global  climate  change  and 

industrial  development  make  informed  decisions  about  habitat  protection  and 

acceptable harvesting levels? 

 
Co-Management and Social Learning 

What  is  the  level  of  recognition  in wider  society  of  the  complexity  of  ecological 

systems?  We need as many perspectives and as much knowledge as possible given the 

little we actually know about natural systems.  We are beginning to realize that we face 

complex  problems  that  cannot  be  solved  through  individual  thinking  alone  or  even 

through the tools available to one particular field of specialization (Dale 1989).  There is 

an  essential  need  to  hone  mechanisms  for  collective  learning  and  to  ensure  that 

organizations are as adaptive and knowledgeable as the individuals that make up their 

43 



 

membership.  To do this we need the tools to respect multiple perspectives as well as the 

means to make collective decisions (Kendrick 2003). 

Performance  indicators of CPRs  like “efficiency” assume  that all stakeholders hold 

the  same  values  and  beliefs.    In  the  case  of  caribou  management,  a Man  and  the 

Biosphere  comparative  study  of  caribou management  systems  in Canada  and Alaska 

shows  this  is  not  the  case  (Kruse  et  al.  1998, Klein  et  al.  1999).   Does  this mean  co‐

management must be an instrument to homogenize belief systems?  How do we resolve 

such “conflicts of frames” ?  Why is the “evidence” of some cultures still mystified and 

eliminated  from  resource  management  discussions?    If  the  ultimate  goal  of  co‐

management is to ensure sustainable social and ecological systems, how is sustainability 

defined?   Many  argue  that  sustainability  is  a matter  of meaning  and  definition.  For 

instance, what  time horizons are we using  to make  resource management decisions, 5 

years, 10 years, 7 generations?  Our ideas of sustainability are formed by our identities, 

sense of place,  influenced by our  technology, ecological  literacy, ways of  learning, and 

the symbolic significance we attach to resources.  

How do we know what we know?    Should our  emphasis be on  the  “products of 

knowing” (the facts) or on the means and value of knowing (belief systems/ practices)?  

How can we truly incorporate the “precautionary principle” (making cautious resource 

management decisions in the light of our ignorance) into our thinking?  

 
2.3 Co-Management and Resilience Thinking 
 

The question of how humans  learn to respect other ways of knowing  is represented  in 

this  thesis  as  an  examination  of  humility,  a  respect  for  diverse  realities.    There  are 

multiple epistemologies outlining ethical positions of human‐environment relations and 

human perceptions of nature (Folke, Berkes and Colding, 1998).  A fundamental issue in 

social  sciences  with  respect  to  resource management  is  the mistrust  that  can  occur 

among stakeholders as a result of these differences.   This mistrust may also stem from 

one thought system’s domination or outright dismissal of alternative ways of knowing.  

44 



 

Creating a space for the appreciation of co‐existing, but different ways of knowing may 

improve  the chances of developing sustainable resource management systems.   At  the 

same time, the options at hand for interpreting and adapting to ecological change can be 

broadened.  

 
Why is Cultu al Diversity Important to Ecological Survival? r

Building the adaptive capacity for change may hinge on the existence of varied tools 

for  change.   This  section  looks  at  the  role of  resilience  thinking  in understanding  the 

mechanisms that support the diverse ideas and belief systems that may develop within 

co‐management regimes.  It is postulated that the trust, respect and feedback internal to 

co‐management regimes play a role in building the adaptive capacity (resilience) to deal 

with change in social‐ecological systems.  

There  are  discrepancies  between  the  attitudes  and  beliefs  of  government  caribou 

managers,  biologists  and  traditional  caribou  users  within  co‐management  regimes 

(Kruse  et  al.  1998).   Are  these  differences  representative  of  fundamental  obstacles  to 

resource management decision‐making or do they represent the existence of a space for 

engaging multiple ways  of  knowing?    If  “efficiency”  is  one  of  the  indicators used  to 

evaluate  the  performance  of  resource  management  regimes,  then  caribou  co‐

management systems are not “efficient.”  But does this kind of “evaluation” sufficiently 

understand  the  engagement  needed  to  understand  the  multiple  perspectives  co‐

management actors can bring to the meta‐problems they face?  

There are differences in how and what caribou managers, biologists and users learn 

and think about caribou.  The lingering differences between the beliefs and attitudes of 

aboriginal resource users and government managers may reveal much about humility.  

For  instance,  continued  differences  in  perceptions  of  caribou  population  dynamics 

(Kruse  et al. 1998)  represent a significant epistemological problem.   How can different 

ways  of  thinking  about  social‐ecological  realities  be  reconciled  within  resource 

management systems?   Co‐management may contain clues about how to overcome the 

human deficit of what we are able to know and think ecologically (Bateson, 1991), and a 

45 



 

tendency  to homogenize how we are able  to know and  think about ecological systems.  

The  role  of  narrative  and  the  larger  potential  to  understand  the mismatch  between 

human behaviour  and  ecological processes may be best  reconciled  in  co‐management 

settings. 

There are obviously cultural differences  in  the ways  that human societies perceive 

nature.    There  are  also  often  discrepancies  between  human  thinking  about  natural 

processes and their reality (Bateson and Bateson, 1987).  This is not surprising, ecology is 

a relatively new field; the term “ecology” itself did not come into use until the last half 

of the 19th century (Worster 1994).  Even within the field of ecology alone, fundamental 

understandings of natural “equilibria,” or “the balance of nature” so often referred to in 

common parlance, have changed markedly in the last century (Worster 1994:391).  

 

Ways of Knowing: Relations versus Facts 

There  is  some  concern  that  the materialist  framework  of  knowledge  dominating 

ecological science  leads to  interpretive error, and as a result helps to deepen ecological 

crises  (Bateson  and  Bateson  1987).    Interpretive  error  often  lies  in  the  simple  act  of 

equating our descriptions of natural processes with  the natural processes  themselves.  

Bateson  argued  that we need  to  examine  the  interaction between human descriptions 

and the processes described.  

Bateson used a model of “mental process” ‐ where nature has “mentality,” similar in 

some  ways  to  animism  ‐  to  describe  the  interaction  of  structure  and  process  by 

abduction,  a  widespread  phenomenon  of  human  thought.    Abduction  is  evident  in 

metaphor,  dream,  parable,  allegory,  comparative  anatomy,  etc.  (Bateson  1979:142).  

“Abduction”  is  a  term  Bateson  adopted  from  philosophy  to  describe  a  qualitative 

method of knowledge construction.   Abduction permits a “lateral extension of abstract 

components  of  description”  allowing  formal  comparisons  through  “contrasts,  ratios, 

divergences  of  form,  and  convergences”  (Harries‐Jones  1995:177).    Abduction  is  a 

process of modelling  information (unlike deduction or  induction) characteristic of both 

humans and other  living organisms  in  their own environments.   “Mental process”  is a 

46 



 

model  he  created  in  part  as  a  tool  for  comparative  study,  bridging  the  gap  between 

epistemology and ethics, and in part because he felt that occidental (western) languages 

do  not  lend  themselves  easily  to  the  discussion  of  process  versus  structure.    Bateson 

metaphorically described “mental process” as very  large mental  systems of ecological 

size or larger and the mentality of a single human being as a subsystem characterized by 

constraints in the transmission of information (Bateson defined information as “news of 

difference”) between the parts of the larger mental system (Bateson 1987:135).  

Bateson  acknowledged  that  every  individual  and  every  cultural,  religious  and 

scientific  system  has  particular  habits  governing  knowledge  creation.    However,  he 

contended that most ways of knowing confuse “information,” or descriptions of reality, 

with reality  itself.   Local knowledge systems usually assume that the way they receive 

information  about  reality  is  immanent  in  the nature  of  that which  is  being described 

(Bateson  1987:21).    To  Bateson,  this  confusion  is  the  equivalent  of  believing  that  the 

“name  is  the  thing  named.”   We  can  never  “know”  all  there  is  to  know  about  an 

individual “thing,” but we can know something about the relations between things. 

If we accept the primacy of relationships over facts, then metaphor, not classification, 

is  the  logic upon which  the biological world  is built.   The  logic of metaphor  identifies 

and  connects  all  living  processes  classifying  the  world.    Language  is,  of  course, 

unavoidably structured by the discontinuous nature of description or “naming.”  One of 

the first steps to “new” ways of thinking about nature is to look at the limitations of any 

act  of  description  (Bateson  and  Bateson  1987:144).    There  are  world  views  that  are 

commensurate  with  Bateson’s  thinking.    Inkonze  is  a  complex  Dene  concept  that 

emphasizes  the  inferiority  of human  knowledge  and power  in  comparison  to nature.  

Living  and  learning  are  intertwined  where  nature  is  the  source  of  knowledge  and 

power.  Inkonze emphasizes the limitations and uncertainty of human understandings of 

reality.  

By studying our descriptions of ecological processes, and the ways that we interpret 

the  information we  collect, we will  learn more  about why  there  is  often  a  disparity 

between  our  actions  and  our  attempts  to  live  in  a  sustainable manner.    Integrative 

47 



 

thinking  in ecology,  such as systems approaches, combine historical, comparative and 

experimental approaches at multiple scales based on the premise that knowledge of the 

system under  study  is  always  incomplete.   There  is obviously  always going  to be  an 

incomplete  knowledge  of  novel  interactions  across  space  and  time  and  novel 

relationships between nature and human behaviours.   Resource management  changes 

the  system  being managed  so  that  systems  are  ever‐changing  targets  simultaneously 

releasing  resources  for new kinds of human opportunity and  revealing new classes of 

human risk: “Ecosystems and the human activities associated with them are inherently 

uncertain” (Holling 1998). 

Our  knowledge  of  ecosystems  and  human  behaviour  may  be  incomplete  and 

uncertain,  but we  can  create  tools  for  thinking  to  better  understand  the  interactions 

between natural and social systems.  Panarchy is an integrative thinking tool designed to 

increase understanding of the source and role of change in social and ecological systems.  

It  examines  the  role of variability  and diversity  in maintaining  ecological  systems.    It 

also looks at human social processes, those that create novelty, and those that promote 

or  destroy  innovation.    Panarchy  models  show  how  linked  and  adaptive  human 

institutions and ecological systems function. 

 
Picturing Interdependent Human and Ecological Systems 

The links between social and ecological systems are represented by diverse ways of 

looking  at human‐environment  relations.   The  continuing  exchange between different 

ways of knowing may be crucial to integrative thought about social‐ecological linkages.  

For many indigenous societies, the separation of social and ecological systems does not 

make sense.  A “human‐environment” divide is especially absent from the story‐telling 

traditions  of  many  arctic  and  sub‐arctic  cultures.    How  does  this  fundamental 

ideological  difference  play  out  in  resource  management  systems  that  incorporate 

stakeholders  both  from  “the West”  (Euro‐American)  and  from  aboriginal  cultures  for 

whom a human‐environment or social‐ecological divide is a relatively new and foreign 

concept? 

48 



 

There  are  differences  that  exist  in  the  perceptions  of  aboriginal  caribou‐using 

communities, caribou managers and scientists in co‐management processes in arctic and 

sub‐arctic North America.   It  is suggested  in this thesis that these differences represent 

potentials to expand how we think about human‐Rangifer (caribou) systems as much as 

they  do  obstacles  to  caribou  research, monitoring  and management  decision‐making.  

The process of negotiating  these  cross‐cultural differences may  show  the potential  for 

the  growth  of  alternative  resource management  systems  capable  of  accommodating 

varied ways of knowing and learning. 

Chapter  7  uses  panarchy  thinking  to  examine where  spaces  for  engagement  are 

created  in  co‐management arrangements where  the  community  can  share  information 

about caribou systems and create opportunities to construct new knowledge and values 

about  human‐caribou  interactions  with  larger  scale  institutions.    How  do  existing 

organizations, populations and social structures affect the cultivation or the destruction 

of opportunities for new thinking and actions?  

 

Panarchy 

Panarchy theory pictures adaptive cycles of growth, accumulation, restructuring and 

renewal in interlinked space/time hierarchies.  The influence of lower, larger scale cycles 

on faster, smaller cycles serve to stabilize those faster and smaller scale cycles.  In turn, 

the influence of small scale cycles on larger scale cycles provide innovations to these 

slower scale cycles (Fig. 2.1).  

49 



 

Figure 2.1: The Adaptive Cycle

A Closer Look at a Single Adaptive Cycle 

(Adapted from Berkes, F., J. Colding and 
C. Folke eds.) 2003. Navigating Social-
Ecological Systems: Building Resilience for 
Complexity and Change. Cambridge, 
U.K.: Cambridge University Press.) 

(

     The restructuring  (or release) phase of an adaptive cycle  is one of rapid  innovation, 

exhibiting high resilience, low connectedness, and decreasing predictability; it is a time 

of both crisis and opportunity; and uncertainty increases through this phase.  The slow 

phase of accumulation (or exploitation) of capital (ecological, economic, social, cultural) 

is  one  of  increasing  efficiency,  predictability  and  connectedness.    The  rigidity  and 

vulnerability of  the system  increases while  its resilience decreases.   With foresight and 

active  adaptive  methods,  human  systems  can  stabilize  variability  and  exploit 

opportunity.   This  is particularly key  in highly variable northern environments where 

climate change  is  increasing the uncertainty and variability of ecological processes.   At 

times  of  change,  the  revolt  and  remember  phases  pictured  below  are  important 

mechanisms.    The  revolt  phase  spurs  innovations  at  larger  scales  due  to  changes  in 

50 



 

smaller scale cycles.  The remember phase draws on the experience of larger and slower 

scale cycles to stabilize the effects of changes occurring at smaller scales (Fig. 2.2). 

 

 Figure 2.2: Nested Adaptive Cycles
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Human  institutions  are  p

influenced by intentionality
ortrayed  as  a  nested  set  of  adaptive  cycles,  or  rule  sets 

, communication and technology (Fig. 2.3):  

51 



 

Figure 2.3 Nested Human Rule Sets
 

Turnover 
TIME 

individual 
decisions 

community 
decisions 

policy 

law 

constitution 

culture 

No. of 
PEOPLE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

If  this  same  institutional  hierarchy  (nested  adaptive  cycles)  is  used  to  represent 

human‐caribou systems,  it  is possible to envision the different time and space scales at 

which aboriginal communities and Canadian government rule sets operate (Fig. 2.4): 

52 



 

 

Figure 2.4 Institutional Hierarchy in Human-Caribou Systems 
 (see Figure 2.3 for key to abbreviations) 
 
 

P  

Turnover 
TIME 

Ind 

Com 

Pol 

Law 

Const 

Cult 

Com 

Law 
Pol 

Const 

Cult 

Co-management: 
Bridges these 

Gaps? 

 

 

 

 

 

 

 

 

Co‐management  institutions  are not only b

sets  that  function  at  very  different  scales. 

identifying and recognizing  the  time and space

rights as well as the scales of community proce

must also be  recognized  that aboriginal decisio

reflect  the  diversity  of  aboriginal  cultures  the

land  claims  negotiations  in  the  Canadian  No

responsibility  and  control  of  communities,  ho

these  negotiations  adds  to  the  difficulty  of 

arrangements.    Various  forces  of  restructuri

aboriginal  communities  to pursue  innovative  f

53 
No. of 
EOPLE
 

ridging different world views, but  rule 

  Co‐management  challenges  include 

 scales of customary  land and property 

sses of consensus and representation.  It 

n‐making and  representation processes 

mselves.   Decentralization  policies  and 

rth  are  increasing  the  political  space, 

wever  the  uncertain  status  of many  of 

establishing  workable  co‐management 

ng  are  providing  the  opportunity  for 

orms of  collaborative  and participatory 



 

resource management.    It  is  necessary  to  better  understand  the  investment  of  time, 

resources and social capital required by communities to realize these opportunities. 

This discussion has  already  touched  on  the  characteristics  of  “meta‐problems,”  in 

this  case,  resource  management  issues  that  are  difficult  to  define  and  comprehend 

without the aid of multiple perspectives and integrative thinking.  The learning involved 

is collective rather  than  individual and  is not  limited  to any particular  time and space 

scale.    This  kind  of  learning  leads  to  “abnormal  discourse”  (or  pluralism)  where 

individuals and organizations with different views on data interpretation, social values, 

conservation principles and governance come together to make decisions on courses of 

action (Dale 1989). 

Looking at co‐management as a pluralist discourse with the aid of panarchy theory, 

it appears to sit in the “back loop” of the adaptive cycle where high uncertainty exists, 

but there is a high potential for innovation, a space for diverse perspectives to exist (Fig. 

2.5). 

 

54 



 

 

     

Our  current  knowledge  of  barren‐ground  caribou  dynamics  is  marked  by  high 

uncertainty.   We  know  that  these  populations  face  a  number  of  exogenous  effects 

including the unknown effects of climate change and industrial development (mines and 

road  networks).    If  population  numbers  are  at  a  peak,  are  populations  sitting  at  the 

highly vulnerable and low resilience stage of the adaptive cycle?  Where and when will 

exogenous effects have a more devastating impact on caribou populations in the course 

of the adaptive cycle of caribou population dynamics?  Are overlapping herds exhibiting 

synchrony in the manner they enter stages of the adaptive cycle (Fig. 2.6)? 

BACK 
LOOP 

Diverse Values 
High Uncertainty 

Space for  
INNOVATION? 

TRUST? 
BUT 

Low Efficiency 
 

FRONT 
LOOP 

Common values 
High efficiency 

BUT 
Low resilience  

 
 

Figure 2.5   Co-Management -  Pluralist Discourse in the Back Loop 
 

 

 

55 



 

Figure 2.6  Barren-Ground Caribou Population Dynamics
and the Adaptive Cycle 

 
ENDOGENOUS 

ECEFF TS 
h   

h  
igh numbers

igh vulnerability
to insects, fire 

events, etc. 

 
EXOGENOUS 

EFFECTS 
climate change, 
roads, mining, 

Where/ when are 
they affecting the 

system ? 
 

Aboriginal communities in the Canadian North are at different stages of self‐governance 

and co‐existence talks.  Those with unsettled land claims face very tough choices about 

how  to work with a dominant society while  in  the midst of a kind of  ‘”poverty  trap” 

where  unsettled  claim  issues  prevent  communities  from  realizing  opportunities  and 

using  potential  to  revitalize  traditional  property  rights  systems.   On  the  other  hand, 

communities  with  settled  claims  may  have  created  a  “glass  ceiling”  for  realizing 

potential in their traditional territories through the extinguishment of certain traditional 

land and tenure rights.  The risk, however, of leaving claims unsettled, is that land and 

knowledge bases are further eroded while negotiations drag on (Fig. 2.7). 

56 



 

57 

Figure 2.7 Aboriginal Governance Systems and the Adaptive Cycle 
 

 
REVITALIZATION 

MOVEMENTS 
tools to make choices 

about how to work 
h dominant socie

ntial rea
wit ty 

- pote lized 

 
  

 

 
UN D SETTLED LAN

CLAIMS 
- very tough choices 

about how to work with 
dominant society 

-“poverty trap” possible: 
potential released and 

unable to realize 
opportunities 

 

 

Illustrating  cross‐scale  issues  is  vital  to  understanding  co‐management  challenges.  

However,  it  is  important  to  return  to  describing  differences  in  environmental 

perception.   What  are  the  differences  in  the  ways  time  and  space  continuums  are 

represented by different cultures? 

 
2.4 Environmental Perception, and Sense of Place 

 
[People  diffe  in their awareness o  space and time and in the way they 
elabo a e a spa io emporal world ... [ here is  the possib lity tha  he 
environment itself may have an effect on the elabo ation o  the spatio-
temporal wo d  (Tuan 1977:119). 

] r f
r t t -t t ] i t t

r f
rl

 
When  cultural  conceptions  of  time  and  space differ,  how  can  cross‐cultural decision‐

making progress?  Is human awareness of space and time a matter of choice, chance or a 



 

dialogue  with  nature,  shaped  by  the  kind  of  environment  we  live  in?    Our 

environmental  perceptions  shape  our  categorization  of  knowledge  as  objective, 

subjective, authoritative or “value‐laden” (the derogatory implication being that “value‐

laden” knowledge is parochial and therefore meaningless for decision‐making). 

The  authenticity  of  knowledge  about  the  environment  lies  in  trust  in  how  this 

knowledge  is  produced.    If  those  people  entrusted  to  make  resource  management 

decisions on behalf of  society do not have  trust  in how knowledge  set before  them  is 

produced, this knowledge has no authority and will not influence resource management 

decisions.  Earlier in this chapter there was mention that trust may play a central role in 

the evolution of voluntary collective action.    It  is argued  in  this  thesis  that  trust  is not 

limited  only  to  the  trust  between  the  individual  social  actors  participating  in  co‐management 

institutions,  but  in  the  trust  individuals  and  organizations place  in  the way  knowledge  of  the 

environment  is  acquired  and  produced.    The  trust  placed  in  this  knowledge  is  not  only 

related to any one  individual’s grasp of the theories and principles  involved, but to an 

individual’s or a culture’s environmental perceptions.  

Our  environmental  perceptions  shape  the  way  we  apply  knowledge  or  place 

limitations on human actions in the environment at varying temporal and spatial scales.  

We  are  predisposed  “...toward  certain ways  of  seeing  the world  ‐  both  in  a  literal, 

physical  sense  and metaphorically  ...”  (Howett  1997:85)  by  our  personal  experiences, 

and our cultural backgrounds.  

How  do  we  make  decisions  about  the  relevance  of  knowledge  at  one  scale  or 

another?   TK  is often  labelled as diachronic and scientific  information as synchronic – 

when  are  these  labels  helpful  and  when  do  these  labels  blind  us  to  the  potential 

applications  of  knowledge?    Knowledge  is  always  multidimensional.    Resource 

management is increasingly incorporating knowledge of the environment not only as a 

“physical system,” but  including  the behavioural, cognitive and experiential  factors of 

knowledge systems into decision‐making. 

The  perspective  of  space  as  space  of  the  physical world  can  be  appropriate,  for 

instance,  to  gain  a  geomorphological  understanding  of  erosion.   However,  a  broader 

58 



 

perspective requires a critique of  the “taken for granted conceptions of space” and  the 

geographical, and place‐centred human  conceptions of  space  (Pickles 1985:169).   Only 

when we stop seeing space as “dwelling places,” does the technological concept of space 

become the “sole genuine concept of space” (Pickles 1985:167).   References to objective 

nature have created “technical conceptions of knowledge.”   Knowledge of space as an 

ecological concept requires a more encompassing idea of knowledge as reflexive versus 

absolute,  and  critical  versus  authoritative,  these  characteristics  are  lost  when  we 

concentrate only on the technical dimension of knowledge (Wright 1992). 

In recent years, the “search for new ways of relating to nature” (Berkes 1999:3) has 

fuelled  attempts  to  legitimate  or  interpret  “non‐science‐based”  knowledge within  the 

framework  of Western  science.    The  characterization  of  knowledge  as  “pre‐modern” 

(pre‐scientific) and “modern” (scientific) has led to many discussions of the differences 

and  similarities  between  knowledge  systems.    However,  attempts  to  “arrive  at  a 

realization of  interrelatedness”  (Evernden  1985:40) or  a  “new vision of  the Earth  as  a 

system of interconnected relationships” (Berkes 1999) remain thwarted. 

The  search  for  generalizing  rules  governing  ecological  and  social  behaviour  no 

longer  provide  certain  proof  of  a  deterministic  world.    One  of  the  major  social 

uncertainties  of  modern  times  is  the  epistemology  of  new  structures  of  knowledge 

(Wallerstein 1997:8).  If the Western way of thinking about the earth “took a wrong turn” 

in  ancient Greece  (Evernden  1993:60, Glacken  1967),  then  questions  of  how  and why 

“traditional” societies did not develop  in  the same way as  the Western world become 

more  profound  (Hamilton  1982).    The  human‐environment  connection  where 

“landscape  evokes  thought”  (Tuan  1979:94) may  be more  fundamental  than we  yet 

recognize.  

An approach that ‘encloses’ a ‘pocket’ of the world ‘as it is found, with its mixed assortment 

of beings’, in contrast to more conventional approaches that ‘remove’ different ‘classes of beings 

… from their habitats and place them in a classification system (Gregory cited in Johnston et 

al.   1986:69) may be essential  to a more contextual approach  to  resource management.  

Contextual  approaches  are  “…  concerned with  space  as both  context and  creation:  as 

59 



 

both  ‘condition’  and  consequence’ of human  activity  (Gregory  cited  in  Johnston  et  al.  

1986:71). 

… in the mythical conception experience is fused with geographic context. The 
experience and the place become one, and thus are conceptually inseparable. In the 
language of science experience and geographical context are separated, and place 
becomes simply the location of objects and events (Entrikin 1989:40). 

 
Undifferentiated space then becomes ‘place,’ the “… intersection of geography, meaning 

and expression…,” the fusion of location with human narrative (Ryden 1993:245).  

Intentionality, one of the influences on human interactions with the environment is 

the  “relationship  of  being  between  a  person  and  the world which  gives meaning  to 

both.”  (Johnston  et  al.   1986:232).   The Dene  relationship  to  the Old Lady of  the Falls 

described  in  Chapter  1  is  an  eloquent  example  of  the  relevance  of  “place”  to 

environmental decision‐making. 

 
2.5 Towards Alternative Resource Management 
 

It is hypothesized that innovations in resource management thinking come about when 

spaces for engaging multiple perspectives are created.  This kind of space characterizes 

many  co‐management  arrangements.    These  arrangements  may  develop  novel 

mechanisms for solving “meta‐problems,” resource management issues that can only be 

negotiated  through  social  learning  rather  than by  individuals or  specialized academic 

fields alone. 

The recognition of the place of local institutions within larger resource management 

regimes  is  fundamentally  important  to  future management  initiatives.    Attempts  to 

create  linkages  between  the  social,  ecological  and  economic  aspects  of  resource 

management are related  to calls  for a balance between empowerment, self‐esteem and 

belonging  in  local  settings.    Quality  of  life  indicators  include  empowerment, 

participation, and social cohesion as critical facets of social sustainability (Goodland et al. 

1992).   These  indicators outline the “need to enlarge and strengthen stable civil society 

which  at  present  is  only  embryonic”  (Robinson  and Tinker  1997:72)  and  bring  about 

sustainable  resource  use.    The  empowerment  of  local  structures  entails  a  profound 

60 



 

change  in current definitions of “citizenship.”   These changes  include enabling citizens 

to  become  participants  or  problem‐solvers  in  society  rather  than  just  critics  of  current 

governance structures (Miller 1997:63).  It is the problems of governance and culture that 

may be  the  real  limiting variables  to sustainable  resource management  (Robinson and 

Tinker 1997:84).   The  solutions  to  these problems are  rooted  in  communities, or more 

bluntly  put;  unless  resource  management  works  with  local  people,  resources  are 

doomed (Bayon 1996:3).  

There  is  “…  no  single  appropriate  scale  or  timeframe  for management,”  (ESA 

1995:4).    Systems  and  subsystems  (ecological,  economic  and  social)  are  hierarchically 

interconnected (Costanza and Patten 1995:193).  The majority of the existing literature on 

the  interface between natural  and  social  systems  is  at  the  level of  the  local  commons 

(Berkes 1996:87).  Local institutions are key to analyzing this interface.  The sustainable 

use  facilitated  by  local  property  rights  regimes  is  enabled  by  the  response  of  these 

regimes to feedback signals from natural capital (Berkes 1996:92).  These institutions are 

often  flexible, diverse and capable of self‐renewal.   The reversal of  the decline of civic 

society  (Robinson  and  Tinker  1997:72)  is  critical  to  achieving  the  adaptability  and 

innovation critical to sustainable resource use.   Innovative,  local  leadership  is the basic 

building  block  for  re‐working  governance  structures  and  addressing  imbalances  in 

decision‐making  authority  and  knowledge  legitimacy  between  community  and  state 

institutions.  

The  depth  of  local  participation  in  resource  management  should  include  the 

recognition that historically‐rooted  local knowledge (traditional knowledge (TK)) seeks 

understanding  of  ecological  complexity  by working  from  a  different  epistemological 

premise than mainstream science (Freeman 1992:9).  No one group has a “monopoly on 

truth”  (Freeman  1992)  especially  in  our  attempts  to  understand  human‐environment 

relations (Barbier et al.  1994:43).  

Combining di ferent ways o  know ng and lea ning will permit different social 
actors to work in concert, even with much uncertainty and limited informa ion 
(Kates et al. 2001). 

f f i r  
    t

 

61 



 

A  subsidiary  approach – where  common goals  are agreed  to without diminishing 

diverse  ways  of  knowing  –  would  devolve  management  to  the  lowest  jurisdiction 

possible  while  simultaneously  making  the  lower  jurisdiction  accountable  for  its 

decision‐making (Hanson 1998:170).  TK is a mechanism where participatory approaches 

lead to the integration of local values (Berkes et al. 2001).  However, there is the danger 

that  the  co‐optation  of  local  knowledge  by  larger  scale  governance  structures will  be 

realized instead (Cruikshank 1998, Simpson 1999).  The role of indigenous knowledge in 

mainstream  resource  management  is  dependent  on  the  empowerment  of  communities 

(Gadgil et al.  1993:155). 

62 



 

  
  

CChhaapptteerr 33
    
HHiissttoorriiccaall  BBaacckkggrroouunndd  ––    HHiissttoorriiccaall  BBaacckkggrroouunndd  ––    
WWhheerree  aarree  CCaarriibboouu  CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  
PPaarrttiicciippaannttss  CCoommiinngg  FFrroomm??  
WWhheerree  aarree  CCaarriibboouu  CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  
PPaarrttiicciippaannttss  CCoommiinngg  FFrroomm??  
  
  

 

[The] commitment to caribou 
hunting and the basic solutions 
to the problems it posed 
remained unchanged until the 
collapse of the Beverly herd in 
the 1940s… As late as the 1970s 
some Caribou-Eater Chipewyan 
[Dënesôłine] would utilize wage 
labor to gathe  cash resources to
take their families among the 
caribou, long after there was any 
chance of economic gain f om 
bush life. 

r  

r

Sharp 1979:5 
 

 63 



 

3.1 Chapter Summary 
 
This chapter explores the history leading up to contemporary caribou co‐management in 

the  Northwest  Territories.    This  background  sheds  light  on  why  co‐management 

institutions took the forms they did in their initial stages, as well as on the challenges co‐

management has faced over the last two decades. 

The changing movements of caribou and Dënesôłine people are initially outlined in 

order to emphasize that the movements of the Dënesôłine people shifted in tandem with 

changing caribou population fluctuations, especially before  the arrival of Europeans  in 

the  North.    The  distribution  of  Dënesôłine  people  through  the  year  anticipated  the 

changing migratory movements of  the barren‐ground  caribou.    Just  as barren‐ground 

caribou  populations  have  exhibited  historical  shifts  in  range  use  and  distribution,  so 

have  the Dënesôłine  people.    Following  this  description  and  an  examination  of  how 

Dënesôłine peoples shared information about changing caribou movements in historical 

times,  this discussion explores how  information‐sharing about caribou movements has 

changed among  the Dënesôłine since year‐round settlement  in village sites.   Finally,  in 

contrast to the changing, but long‐standing association between Dënesôłine people and 

the barren‐ground caribou, scientific investigations of the barren‐ground caribou have a 

relatively short history.  The rest of the chapter describes this history and the significant 

changes  in understandings of  caribou population dynamics  that have occurred  in  the 

last 50 years.   The origins of government‐sponsored caribou  research, monitoring and 

management decision‐making in the post World War II era are explored. 

 

3.2 Changing Movements of Caribou and Dënesôłine People 
 

Prior to contact with Europeans, the Dënesôłine (Chipewyan) peoples moved in and 

out of the barrens regularly, as far north as the calving grounds of the Beverly caribou 

herd and up to the mouth of the Coppermine River (Smith 1984, Gillespie 1976). 

Samuel  Hearne  reported  that  a  Hudson’s  Bay  Company  sloop  anchored  in  the 

present  day  Kugluktuk  area  [Coppermine]  traded  not  only  with  Inuit,  but  with 

 64 



 

Chipewyan  peoples  that  were  in  the  area  in  the  late  1700s  (Birket‐Smith  1930:15).  

Anthropologists  were  first  unbelieving  and  later  accepting  of  evidence  that  the 

Dënesôłine  virtually managed  to  actually  follow  the movements  of  the  barren‐ground 

caribou herds they depended on: 

…a though it is true that humans cannot literally keep up w th caribou/wild
reindeer during their major migrations, some have come amazingly close to it
(Burch 1991). 

l  i  
 

r f f t  

t t r r

f r l
 

r
 

 
From  the  early  1700s  to  the  late  1800s,  Dënesôłine  land  use  gradually  shifted 

southward.    Until  1870,  the  fur  trade  had  virtually  no  effect  on  the  herd‐following 

patterns  of  Dene  movements  (Asch  1988,  Abel  1993).    Dene  peoples  sustained 

themselves  on  caribou  and  simultaneously  provided  substantial  quantities  of  caribou 

meat to the Hudson’s Bay Company posts at Fort Rae (8 000 – 10 000 carcasses annually), 

old Fort Providence (near current site of Yellowknife), Fort Resolution [Deninu Kue] and 

Fond  du  Lac,  Saskatchewan  before  steamboats  arrived  regularly  in  the  North  with 

rations  from  the  south  (Fumoleau  1975).    Dënesôłine  and  Yellowknives  chiefs 

(Matonabee, Awgeenah  and  Idotlyazee)  guided Hearne’s  journey  to  the Coppermine 

River  in  the  late  1700s.   Awgeenah  also  travelled with Alexander Mackenzie  in  1789.  

Akaitcho traded caribou meat at the post at old Fort Providence, controlled the copper 

trade  in  the North  and  guided  and  supplied  Sir  John  Franklin’s  expedition  between 

1819‐1822.  Akaitcho regularly moved between the East Arm of Great Slave Lake and the 

Coppermine River.  An account of the arrangement between aboriginal people, caribou 

and the Hudson’s Bay Company forts is related below: 

Deer are of several sorts, and very numerous, and a e the chie  support o he
Europians and Natives for food and cloathing. They pass & repass along the 
coast spring and fall in herds of many thousands … They fawn in the beginning 
of June, a  tha  time they are c ossing the rivers going southward whe e the 
Indians spear a great many in the water: … I have seen the Indians bring such 
quantities o  dee ’s flesh in the summer to the Forts, that we wou d buy no more 
from them after all the salt was expended, … The deer’s pelts are dressed and
d yed in parchment, and we send them home to the Company under the 
separated denominations of buck and doe skins, and they sell from five to seven 
shillings each (Hudson’s Bay Company Archives E 2/5, Observations on 
Hudson Bay by Andrew Graham, 1768-9, Fo. 32d-35). 

 

 65 



 

An  elder  in  Łútsël K’é  recalls her grandmother’s memories  that people walked  to 

Churchill on the Hudson Bay coast, from the Great Slave Lake area (Alice Michel 2001).  

Łútsël K’é elders alive today used to travel by dog team from the east arm of Great Slave 

Lake north to the Thelon River’s junction with the Hanbury River, MacKay and Aylmer 

Lakes, south to Tthebacha (Fort Smith), and west to Fort Rae.  By the 1920s, Dënesôłine  

people converging at the trading post at Snowdrift (old Łútsël K’é village site) were still 

travelling large distances to get there: 

Busy indeed is Snowd ift, the easte nmost ading post on Great Slave Lake. 
Every day new people arrive. One by one the sleds appea  like b ack specks fa
out on the ice. They say they have come great distances; some from Artillery 
Lake, others f om the head waters o the Coppermine River, a few all the way 

om the G eat Fish River [Back R ver] in the hea  of the Arc ic reg on (Ingstad 
1931:117). 

r  r  tr
 r  l r 

r   f   
fr r i rt t i

 
By the turn of the 20th century, the Dënesôłine were experiencing the effects of game 

laws,  treaties and game  sanctuaries  that marked  significant  changes  in  their ability  to 

move freely in their ancestral hunting grounds (Fumoleau 1975, Asch 1988, Abel 1993).  

Severe epidemics had ravaged Dënesôłine populations  in the  late 1700s, and  in the  last 

century a devastating epidemic in 1928 killed many Dënesôłine leaders at the time when 

elders  alive  today were  infants  or  small  children  (Fumoleau  1975).   Nonetheless,  the 

Dene Land Use Mapping Project of the 1970s compiled a picture of all living memories 

of Dene  land use  in  the Northwest Territories  that  showed  an  intricate web of  travel 

routes so extensive that it was not possible to go 10 km in any direction between Great 

Slave Lake,  the Dubawnt River, Contwoyto Lake and Alberta without crossing a Dene 

trail of some kind (Raffan 1992:68). 

 
3.3 Anticipating the Dispersal of Caribou 
 

These [spatial distribu ion o  hunting g oups] facilitate a communication 
netwo k which can report the direc ion o  movement, dispersa  and 
concentration of the caribou (Smith 1978:68). 

t f r
r t f l

r
t  

l t  i

 
The caribou a ound here, it’s a reliable thing he said [Herman Catholique’s 
grandfa her]. People are following it all the time, he said. The people talk about 
where the caribou is, a l he time, might be people n Łútsël K’é, might be people 

 66 



 

in Fort Reliance, might be people in Timber Bay might be people across the e, 
might be people over there… No mobiles, no communication. Nothing. 
Sometimes, the way they used to help each other, my g and ather used to say,
maybe make the headquarte s at Fort Reliance. That’s where, two of hem we e, 
Łútsël K’é too. If the caribou comes here, somebody will bring the news back. 
Just by dog team. OK, communication like that. As soon as it happened, these 
people would find caribou first, they b ing the mea back and eed it to o her 
people. All these things, they used to help each other l ke that (Herman 
Catholique 2001). 

 , r

 r f  
r t r

 

r t f t
i

r
f r r

i r
r i r

 t

r r 
r t

  r

 
The prediction in time and place of caribou migrations was the main factor guiding 

Dënesôłine  settlement  patterns  (Irimoto  1981:15,  Smith  1978).    Drift  fences,  snares, 

pounds, pits and waiting places were all  constructed at natural  caribou  concentration 

points (Kelsall 1968:213, Gordon 1996). Samuel Hearne’s journal recounts that: 

They came up to a large tent of northern Indians, who had been living the e from 
the beginning o  winte , and had employed that long interval [until Hea ne met 
them in March] in catching deer [caribou] in a pound … many families subsist 
by it, without having occasion to move their tents above once or twice in the 
course of a whole winter (Hearne 1809:6). 

 
The ancestors of  the Etthen‐eldéli  (the Caribou‐Eater Chipewyan  that many  Łútsël 

K’é  families are derived from) have been intercepting caribou at water crossings around 

Great  Slave Lake  and north  to  the  calving grounds of  the Beverly  caribou herd  since 

before the time of Christ (Gordon 1996).  Before the 19th century, the Thelon River valley 

was Dënesôłine    territory. Groups of Dënesôłine people of considerable size (800‐1000) 

people met when caribou herds aggregated and coordinated mass harvesting activities 

(Smith 1978:71).  A journal kept at the Prince of Wales Fort at the mouth of the Churchill 

River reports in 1715/16: 

Northern Ind ans [Chipewyan] … tha e by these lake sides they Sett an 
Inc ed ble Number of Deer Sna es and ketch abundance of Deer in them as they 
walk backwards and forward for the Conveniency of even Ground and Shel er 
under the hills and when they have done Crossing then to there fishing … 
(Hudson’s Bay Company Archives, B 239/9/2, Fo. 30, May 10). 

 
And a further account:  
 

At the end of April … they also take great numbe s of Cariboux or Rain-Dee
… the Roads they make in the Snow are as well padded, and c oss each o her as 
often as the streets in Paris; the Natives make Hedges with Branches of Trees, 
and leave Openings in which they fix Snares, and this take Numbe s of them. 

 67 



 

When they sw m the Rivers in returning Northwards, the Natives kill them in 
Canoes with Lances, as many as they please (Arthur Dobbs, An Account of the 
Countries adjoining to Hudson’s Bay, in the North-West Part of America, 
London, 1744:22). 

i   

 
People  made  decisions  about  when  to  move  to  new  hunting  grounds  based  on 

declining  densities  of  animals  and  knowledge  from  previous  experience  of what  the 

peoples’ needs would  be  at  any particular  time  of  year  (Speiss  1979:14).   People had 

considerable knowledge of  seasonal variations  in body condition  (See Speiss 1979: 27‐

28).  

It is believed that the Inuit began moving into the barren land hunting grounds of the 

Dënesôłine  (in particular  the Thelon River valley area)  sometime  in  the 1700s, around 

the time that the Dënesôłine were experiencing massive (up to 90 percent) losses of life 

due to European‐introduced diseases.  In the first half of the 19th century, the writings of 

European explorers and the oral traditions of Inuit and Dene peoples, recount friendly 

meetings  between  Inuit  and  Dene  people  at  Contwoyto  Lake,  Yathyked  Lake,  and 

Dubawnt Lake (Birket‐Smith 1930, Csonka 1999).  The Inuit and Dene traded with each 

other at such meeting places and one of the items the Dënesôłine traded for were Inuit 

sled dogs (Csonka 1999).  The increased speed of travel that dog teams introduced to the 

Dënesôłine would affect the flexibility hunters had to move from poor hunting grounds 

if  the caribou migration varied  from what had been anticipated.   However, dog  teams 

required hunting groups to procure substantially more meat in order to keep the teams 

fed. 

Historical  and  oral  traditions  of  caribou  abundance  or  also  counter‐balanced  by 

accounts of near or actual starvation.   Absolute dependence on wintering caribou  is a 

risky proposition because barren‐ground caribou herds can show radical annual shifts in 

the use of wintering grounds.  In order to survive, human hunters had to have strategies 

to determine which wintering grounds would be used  in any particular winter (Speiss 

1979:65).  There are major shifts in wintering areas every 30‐50 years or every 1‐2 human 

generations  (Speiss  1979:65, Case  1996, Kelsall  1968).  Łútsël K’é  elders  recount  times 

when barren‐ground caribou did not move south of the tree‐line for many years. 

 68 



 

One  of  the  respect behaviours  that  Łútsël K’é  elders  repeatedly  emphasize,  is  the 

need  to be very  careful  at  caribou water  crossings, making  sure  to butcher  animals  a 

distance  away  from  crossings  and  not  to  erect  tents  or  build  structures  that would 

interfere with crossings.  Biologists suggest that the odour released from the inter‐digital 

glands  of  disturbed  caribou  are  detected  by  other  caribou,  and  serves  as  a  kind  of 

warning signal (Pruitt 1960:15). 

Archaeological data show a correlation between phyto‐geographic change, caribou 

behaviour  and  human  adaptation  (Speiss  1979:51).    The  harvest  of  large  numbers  of 

caribou  (with  pounds,  etc.)  depended  on  reasonable  knowledge  that  large  groups  of 

animals would arrive (see pounds used year after year in Saskatchewan, the Yukon, etc.), 

concomitant with  the congregation of  large groups of people  (50‐400)  to carry out  the 

labour  involved.   Mass harvesting events occurred  in  the spring,  fall, and post‐calving 

periods (Speiss 1979:135). 

Dene knowledge of key geographical  features  to anticipate caribou  is  illustrated  in 

the following writings of naturalist Ernest Thompson Seton, travelling on Pike’s Portage 

on his way  to Artillery Lake (the very name of  this  large  lake means “big crossing”  in 

the Dënesôłine language): 

The country here is cut up on every side with caribou tra ls; deep worn like the 
buffalo trails on the plains, w th occas onal ho ns and bones; these, howeve , a e 
not so plentiful as we e the corresponding elics of the buffalo. This, it proved, 
was because the caribou go far north at horn-dropping time, and they have 
p actically no bones that wolves cannot c ush w th their teeth. 

i -
i i r r r

r r

r r i
r

I r r f  
Although old tracks were myriad-many, the e were no new ones. Weeso [Dene 

guide] said, however, ‘ n about fou  days, the sho es o this lake [Artillery] will
be alive with caribou’ (Seton 1910:734, From Public Archives – MG29D108, 
vol.4). 

 

 69 



 

3.4 Historical Shifts in Dëne ôłine Movements on the Caribou Range s
 

The  ancestors  of  present‐day Dënesôłine maintained  a  network  of  people moving 

between Churchill  and  the Athabasca  region  of northern  Saskatchewan,  and between 

the Athabasca, Great Slave Lake area and the mouth of the Coppermine River; in essence 

along the transitional forest zone west of Hudson Bay.  Once Europeans arrived on the 

barren‐ground  caribou  ranges,  the Dënesôłine  began  to  suffer devastating population 

losses, particularly in the late 18th century and in the early 20th century.  With a shrinking 

population base, the ability to maintain a widespread network of hunting camps on the 

barren‐ground  caribou  range was  reduced.   However,  the  introduction  of dog  teams 

(faster  travel) and  technologies such as metal chisels  (making  it possible  to set nets  in 

new locations if camps were moved during the winter), and the pull of fur trading posts, 

may have compensated for the loss of a physical network of people sharing knowledge 

of changing caribou movements.  With the arrival of permanent, year‐round settlement, 

the challenge of monitoring and up‐dating knowledge of caribou movements remained, 

but  changed  in  nature.    The  arrival  of  skidoos  in  the  1970s  has  made  up  for  the 

inflexibility in movement that permanent settlement brings, but the purchase of skidoos 

is dependent on a wage income.  Over time, the flexibility and extent of the Dënesôłine 

presence on  the  land has decreased, but simultaneously, rate of  travel on  the  land has 

increased.  A tradeoff is involved: 

What is often overlooked is that … he necessity o  this technology [rifles, 
snowmobiles, outboard motors, etc.] for effec ive foraging f om newly 
cen ralized communities, so tha in many ways he use of the technology s a 
trade-off … [there are] socia  constraints on acquiring and using that technology 
(Collings 1997:24). 

t f
t r

t t  t  i  
l

 
Indicators  of  impacts, positive  and  negative,  on Dënesôłine  knowledge  of  caribou 

movements  and  ability  to  maintain  knowledge  exchange  networks  on  the  land,  is 

illustrated below (Table 3.1): 

 70 



 

 

Table 3.1: Changes in Dënesôłine Caribou Information Network through Time
TIME PERIOD Pre-1770s epidemic Late 1700s – 1930s Present 
Estimated Size of 
Dënesôłine Population  

4 000 - 5000 people 
(Smith 1981: 274-75) 
 

Loss to Diseases of 
European Origin 
Examples: 
1772 epidemic  
(Burch 1991:441) 
1865 scarlet fever 
epidemic (Abel 1993:197) 
1906 – population 
estimated at 900 
(Csonka 1999:123) 
1928 epidemic  
(Abel 1993) 

1305 Chipewyan 
mother tongue 
speakers (Statistics 
Canada, 1996 
census) 
(http://www.statca
n.ca/english/Pgdb/d
emo36a.htm) 

Estimated Extent of 
Land Occupation 

Transitional forest zone 
between Hudson Bay and 
mouth of the Coppermine 
River 
(latitude) 
- seasonal occupation of 
the barren lands 

Shrinkage of occupation 
due largely to disease 
and in part the influence 
of the fur trade 

Settlements in 
Northern 
Manitoba, 
Saskatchewan, and 
the south Slave 
region of the NWT 

Rate of Travel 
Possible for Caribou 
Hunting 

By Foot: 
Men, women and children 
were able to maintain the 
same speed of travel as 
the spring caribou 
migration 
Men travelling alone: 30 
km/day with some daily 
sprints of 68-72 km / day– 
two men in Hearne’s 
party walked at least 300 
km in 4-5 day period 
(Burch 1991:443) 

Dog teams introduced 
- increases speed of 
travel, but increases need 
for caribou meat, 
therefore potentially 
limiting rate and range of 
travel 

Scouting Flights 
Skidoos 
Collar Data 
- technology 
increases big 
picture view, but 
not presence on 
land  
- still cannot be 
everywhere at once 

“Costs”:  
Number of Caribou 
Needed/ 
Money 

Almost all Needs (food, 
clothing, shelter, tools) 
met by caribou
Examples: 
•8 skins to make winter 
coat 
•up to 70 skins to 
make a teepee  
etc. 
 

Technological Changes 
Affect When/ How 
Many Caribou Needed 
Examples: 
•# caribou needed to 
feed dogs, lessens with 
metal chisel (can now 
chip through winter ice 
to put out fish nets 
•caribou used as bait for 
white fox trapping 
•introduction of canvas 
(replaces caribou skin 
tents and wraps/ 
clothing  

All Costs Require 
Money 
Examples: 
•Chartering 
caribou scouting 
flights 
•buying and 
maintaining Skidoo 
• buying gun/ 
ammunition 

 71 



 

There are two main physical effects through time: the loss of time and experience on 

the  land.   However,  through  time,  the  introduction of new  technologies  increased  the 

ability  to  move  more  quickly  on  the  land,  and  may  have  made  decision‐making 

strategies  (about  how  to  anticipate  caribou movements  and  distribution)  less  crucial.  

Hunting groups traveling by foot had to be extremely shrewd about where and when to 

target travel when a decision to spend four days walking  in one direction might move 

hunters further, rather than closer to variable caribou migration routes.  However, with 

the  arrival  of  dog‐teams  and  other  introduced  technologies,  Dënesôłine  populations 

were  suffering  from  drastic  diminutions  of  numbers  through  disease  outbreaks  that 

reduced  the  density  of  the  “information  network”  that  scattered  hunting  camps 

represented.   A  kind  of  revitalization  of  techniques  to  adapt  to  variations  in  caribou 

movements were brought about by the ability to move with increased speed (from foot 

to  dog‐team  to  skidoo  travel  to  chartering  reconnaissance  flights  before  community 

hunts in recent years) on the barren‐ground caribou range.  With increasing technology, 

the move  from  one  possible  hunting  area  to  another  can  be much  faster  (can  cover 

greater area in much less time), however the monetary cost of chartering a plane is still 

high. 

 
3.5 Changes in Information sharing since Dëne ôłine Settlement s
 

As trading posts began to play a role selling dry meat and fish back to the Dënesôłine 

people, patterns of meat storage and sharing between hunting groups were adapting to 

new needs instigated by the fur trade: 

The numbers [of ca ibou] are not being dep eted, as the native ki s enough fo
his own use, putting up d y meat for the win er and selling the skins of the deer
made in o d y mea  to the Company. The win er of 923 24 the nat ves had mo e 
d y meat than ever before known. The Company acted as dis ributors for a 
po[r]tion of this mea , purchasing from one native and later selling to others who 
had dep eted their supp y, or he price paid (Memo from C.H. Clarke to Fur 
Trade Commissioner Regarding Statements made by the Department of the 
Interior, Hudson’s Bay Company Archives RG2/4/86, Correspondence of the 
Canadian Committee).  

r  l ll r 
r  t  

t r t t 1 - i r
r t

t
l  l f t

 

 72 



 

However, Łútsël K’é elders  interviewed  in 2001, marked a number of natural meat 

cache sites  (rock crevices underlain by permafrost) distributed around  the east arm of 

Great  Slave  Lake  and  Artillery  Lake  and  still  in  use  in  their  life‐times.   With  the 

declining  role of  the Hudson’s Bay posts,  the Department of  Indian Affairs purchased 

community  freezers  in  the mid‐1950s,  and distribution of meat  from  the  freezers was 

controlled by Indian Agents who distributed fish nets and organized summer fisheries 

for dog food.   Perhaps  in order to maintain a degree of control over meat distribution, 

Łútsël  K’é  hunters  kept  using  natural  permafrost  freezers  to  preserve  caribou meat.  

Only  in  the  21st  century  has  the  community  of  Łútsël K’é  gained  full  control  of  the 

responsibility (financial and logistical) for their community freezer. 

In  the 1950s, Canadian government agencies were attempting  to avert or  stem  the 

loss of barren‐ground caribou populations that the Canadian Wildlife Service felt were 

reaching dangerously  low  levels  (Banfield 1956, 1957).   A magazine article  in Country 

Life, explains the dilemma from the CWS point of view: 

There w a ways be ca ibou in he w derness, but the days of their g ea ness 
a e gone. They will never again be est mated by the million as Seton and 
Anderson knew them. They will never again be a dependable food supply 
throughout the North-West Territories. In that sense they are as assuredly 
doomed as the buffalo was doomed  (Jan. 17, 1957: 107). 

 ill l r  t il   r t
r i

 
There was even a suggestion in the late 1950s that “Indians were not to be allowed to 

hunt themselves, they were to do the dressing and skinning while professional hunters, 

i.e., game officers, did the killing” (Cranston‐Smith 1995:118).  This action was not taken, 

a move  that would have  been  totally unacceptable  to  aboriginal hunters.   Aboriginal 

institutions of use, access and distribution of caribou meat and its harvest are intimately 

connected;  they  are  conceptually  and  practically  inseparable  (Usher  1986:2).    See 

Chapter 7  for examples of how recent community‐based caribou monitoring programs 

are recognizing this inseparability. 

 

 73 



 

3.6 The Beginnings of State-Organized Caribou Management:  
 Rooted in Guilt over the Plight of the Bu alo? ff

 

It  is  impossible  to  read  the  history  of  the Canadian  government’s  early  efforts  to 

regulate and monitor caribou hunting without learning about dramatic shifts of political 

power  in  the  North.    The  Hudson’s  Bay  Company  transfer  of  lands  to  the  young 

(Canadian)  Dominion  Government  in  the  late  19th  century  and  the  influence  of  the 

Depression  and War  Years  all  had  heavy  influences  on  wildlife  policies.   Wildlife 

measures were  shaped  by political  and  economic  forces  and  often  enormous  gaps  in 

knowledge of caribou population numbers, movements and distribution in the first half 

of  the  20th  century.    Severe  epidemics  among  the  Dene  (Abel  1993:198,  201)  and 

simultaneous  wildlife  shortages,  had  dramatic  effects  on  First  Nation’s  peoples, 

especially during the time of the negotiation of Treaty 8 in the Great Slave Lake area, the 

treaty that the Akaitcho communities, including Łútsël K’é, are party to.  This was also 

the historical period during which the young Canadian government began establishing 

its northern  conservation policies.   Government  agencies  responsible  for  conservation 

efforts often played a role in diluting treaty rights in their efforts to assert sovereignty in 

the North (Fumoleau 1975, Cranston‐Smith 1995, Usher 2000). 

The  Dene  first  received  indications  that  their  rights  to  hunt  freely  would  be 

increasingly curtailed by the Canadian government before the signing of Treaty 8 at the 

turn  of  the  20th  century.    A  prohibition  against  hunting  bison,  targeting  the  wild 

populations in the present‐day area of Wood Buffalo National Park (the park straddles 

today’s Northwest  Territories‐Alberta  border) was written  into  the  1894 Unorganized 

Territories’ Game Preservation Act.  Attempts to estimate caribou numbers in the late 1800s 

made  direct  parallels  to  the  plight  of  the  buffalo,  then  in  severe  decline.    Various 

attempts to guess at estimates of barren‐ground caribou numbers were made in the late 

19th century in the Great Slave Lake area where Łútsël K’é is located. 

 74 



 

Box 3.1   -
Ernest Thompson Seton’s collected 
Observations of Caribou Numbers; Turn of 
the Century 

Warburton Pike, who saw them [caribou] at 
Mackay Lake, October 20, 1889, says: ‘I cannot 
believe that the herds (of buffalo) on the prairie 
ever surpassed in size La Foule (the throng) of 
the caribou. La Foule had really come, and 
dur ng its passage of six days, I was able to 
realize what an extraordinary number of these 
animals still roam the Barren Ground…’ 

i

f r

r  
r

r

t f i
r f

r

From figures and facts given me by H.T. 
Munn, o  B andon, Manitoba, I reckon that in 
the three weeks following July 25, 1892, he saw 
at Artillery Lake (latitude 62 ½ °, longitude 
112°) not less than 2,000,000 caribou t avelling
southwa d; he calls this merely the advance 
guard of the great herd. Colonel Jones (Buffalo 
Jones) who saw the herd in October at 
Clinton-Colden, has given me personally a 
description that furnishes the basis for an 
interesting calculation of their numbe s. 

He stood on a hill in the middle of the 
passing throng, with a clear view ten miles 
each way, and i  was one army o  car bou… we 
find that the numbe  o  caribou in this army 
was over 25,000,000, yet it is possible that 
there are several such a mies, in which case 
they must, indeed, far outnumber the buffalo in 
their palmiest epoch (Seton 1910, ‘The Arctic 
Prairies,’ Scribner’s Magazine articles, Vol. Xlviii, 
November, 1910, #5 (National Public Archives – 
MG29D108, vol.4). 

These  highly  inflated  estimates  of  upwards  of  25 million,  had  an  effect  on  caribou 

hunting  regulations.    Initial 

attempts to perform government 

census  studies  revealed  that 

much  lower numbers of  caribou 

existed  in  the  North  than 

originally  surmised.    This 

chapter will explore the effects of 

caribou  population  estimates  on 

early  Canadian  hunting 

regulations  in  more  detail.    In 

retrospect,  it  is  clear  that  early 

laws  and  regulations  limiting 

aboriginal  harvesting  activities 

were  based  on  little  and/or 

circumstantial  evidence.  

Contemporary  barren‐ground 

caribou  census  surveys  are  still 

grappling  with  the  extreme 

difficulty  of  estimating  barren‐

ground  caribou numbers  in vast 

landscapes.    Individual  barren‐

ground  caribou may  cover  over 

4000 km, as the crow flies, over the course of their spring or fall migrations.  

The Dene of the Great Slave Lake area came to Deninu Kue (Fort Resolution) on the 

south shores of Great Slave Lake to sign Treaty 8 in July of 1900.  Dawson City, Yukon 

was  the  largest Canadian population  centre west  of Winnipeg  at  the  time  (Fumoleau 

1975).   This  treaty was  signed by  the Dene of  the Great Slave Lake  area primarily  to 

ensure  that  their  freedom  to hunt,  trap and  fish would be protected, especially  in  the 

 75 



 

face  of  encroachment  by  white  trappers,  traders  and  prospectors  (Fumoleau  1975).  

Essentially,  the Dene  signed  treaties  to  guarantee  recognition  and  protection  of  their 

property rights (political and cultural claims) to the natural resources of their traditional 

territories.    In particular,  the Dene wanted  to guarantee  their continued access  to  their 

ancestral hunting grounds, the ranges of the barren‐ground caribou.  They were highly 

aware  of  the  devastating  effects  of  reserve  systems  on  the  aboriginal  peoples  of  the 

prairies (Fumoleau 1975, Abel 1993).  The report of the Treaty 8 Commission illustrates 

early on that the Dene were suspicious that their rights would not be recognized by the 

Dominion government (Fumoleau 1975:84). 

 

Box 3.2 The Treaty 8 Commission and 
Hunting and Fishing Rights 

 
Our chief difficulty was the apprehension 
hat the hun ing and fishing p ivileges 

were to be curtailed. The p ovision in the 
treaty under which ammunition and twine 
is to be furnished wen far in the direction 
of quieting he ears of the Indians, fo  they 
admitted that it would be unreasonable to 
urnish the means of hunting and ishing i

laws were to be enacted which would make 
hunting and fishing so restricted as to 
render it impossib e to make a livelihood by 
such pursuits. But ove  and above the 
provision, we had to solemnly assure them 
that only such laws as to hunting and 
ishing as were in the interes  o  the 

Indians and were found necessary in order
to protect the fish and fur-bea ing animals 
wou d be made, and tha  they wou d be as
free to hunt and fish after the t eaty as 
they would be if they never entered into it
(Official Report of Treaty 8 Commission 
to Minister of the Interior, 1899, cited in 
Fumoleau 1975:84). 

 
t t r

r

t  
t f r

   
f f f 

l
r

f t f
  

  r
l t l  

r
  

 

There  is  still  great  controversy  over 

the  intent  of Treaty  8.   The Dene  argue 

that they did not understand the treaty to 

be an agreement on their part to cede all 

rights  and  title  to  their  ancestral  lands, 

nor  to  abide  by  hunting  and  fishing 

regulations  set  by  the  Canadian  or 

provincial  governments.    Signatories  to 

Treaty  8  did  request  that  the  Canadian 

government  implement  game  laws  to 

limit  access  and/or  control  the  hunting 

activities  of  outsiders  (traders,  trappers 

and  prospectors)  encroaching  on 

ancestral  Dene  hunting  grounds,  but 

these  measures  were  not  initially 

enforced.    When  regulations  were 

enforced  they  were  applied  both  to 

aboriginal  and  non‐aboriginal  peoples.    As  a  result,  annual  gatherings  for  treaty 

payments became not only meeting points  for  summer gatherings before dispersal  to 

 76 



 

winter  hunting  grounds,  but  a  place  to  air  complaints  to  the  Canadian  government 

about game  laws that were eroding rather than protecting Dene freedoms to hunt, fish 

and trap in their ancestral lands. 

Treaty 8 elder Johnny Jean Marie Beaulieu testified in 1968 that Chief Drygeese (one 

of the signatories to Treaty 8) told the Catholic Bishop in the area [Bishop Breynat] “that 

the buffalo business  [closed  season]  is not going  to happen with  the  caribou, because 

that is how the people live” (Fumoleau 1975:127).   In 1914, Vilhjalmur Stefansson, then 

working with  the Canadian Naval Service pushed  for a closed season  for caribou.   He 

made  a  submission  to  the  Canadian  Commission  of  Conservation  suggesting  that  a 

trend similar  to  the slaughter of  the buffalo on  the prairies was over‐taking  the North 

and was  one  of  the  first  to  argue  for  caribou  conservation measures  (Cranston‐Smith 

1995:76).    Stefansson’s  views  were  based  on  his  observations  of  excessive  caribou 

harvests by whalers in Alaska and the western Arctic.  That same year, Canada’s Interior 

Minister suggested amendments to the Northwest Game Act including prohibitions on 

the  killing  of  caribou  cows  and  yearlings  and  the  appointment  of  game  officers  to 

enforce caribou hunting restrictions and a closed season (spring to fall months). 

In  1916,  the Advisory  Board  on Wildlife  Protection  (ABWP) was  created with  the 

mandate  to  advise  government  on  treaty  matters  and  to  suggest  further  changes  to  the 

Northwest Game Act.  Hunting restrictions were already having such effect on the Dene 

of the Great Slave Lake area that by the time the ABWP was created, the Chief of Deninu 

Kue  (Fort  Resolution) was  requesting  an  ease  of  hunting  laws  because  people were 

going hungry (Fumoleau 1975:122).   The year after the Chief’s request, revisions to the 

NorthWest Game Act were passed  in  federal parliament, outlining  closed  seasons  for 

caribou,  moose,  mink,  muskrat,  ptarmigan,  wild  geese,  ducks  and  other  animals, 

allowing  residents  to  take  game  in  closed  seasons  but  only  to  prevent  starvation.  

Incredibly, while the Dene were starving in some areas, the government considered over‐

riding the Game Act to allow the export of caribou as war‐time meat supplies. 

In 1919, a Royal Commission was appointed to look at the potential of the North to 

produce meat  (reindeer)  and wool  (musk‐ox).    The  Commission was made  up  of  a 

 77 



 

railway commissioner (there was talk of building a rail‐line from southern Canada, up to 

Great Slave Lake and across  to  the Hudson Bay coast  (see Tyrell)),  the manager of an 

abattoir company, the commissioner of Dominion parks, Stefansson and others. Captain 

Munn  (whaler)  recommended  that  the  barren‐ground  caribou  on  Coats  Island  be 

reduced  to  small numbers  to allow  them  to be domesticated  through  the  influence of 

imported  reindeer  (one of a number of suggested  locations  for Reindeer Experimental 

Stations).  Southampton Island in Hudson Bay was suggested as a suitable place to raise 

reindeer  isolated  from  caribou  (Report  of  the  Royal  Commission  to  Investigate  the 

Possibilities  of  The  Reindeer  and  Musk‐ox  Industries  in  the  Arctic  and  Sub‐Arctic 

Regions  of  Canada  1922:29).    In  all,  the  Commission  made  36  recommendations, 

prompting wolf  control programs, harvest  restrictions,  efforts  to domesticate  caribou, 

caribou  and  musk‐ox  population  surveys,  Saami  (aboriginal  reindeer  herders  from 

northern  Europe)  immigration  and  suggestions  to  enculturate  Inuit  and  Indian 

populations  into  reindeer  herding  techniques.   Although many  of  the  Commission’s 

recommendations took root, most attempts to introduce reindeer were relative failures, 

and  the Canadian government pushed ahead  instead with efforts  to preserve northern 

caribou  populations.    These  efforts  often  resulted  in  policies  that  provoked  the 

aboriginal peoples who depended on the caribou for their physical and cultural survival: 

I  r f  f     
t ll f   

r r r

r r  r   
   

t   t if  r  
t r t   

r
l i r i l   i i  

n the large p oject o  preservation o  game, I am certain that if we antagonize
the Indians i  wi  cause endless trouble in the future, whereas i  we approach
this question in a prope  manner and seek the Indians’ coope ation and not thei  
hostility, much useful work can be done (Bury to McLean, 1920 cited in 
Fumoleau 1975:121, Treaty 8 Officer of the Department of Indian Affairs 
stationed at Fort Smith writing to the ABWP). 

 
Nonetheless, an aboriginal hunter was fined for harvesting a duck in the Fort Smith 

area in 1920.  As a result the Treaty 8 Dene boycotted the treaty payment at Deninu Kue 

(Fort Resolution) that year: 

… the Indians we e ve y much exercised ove  the provisions of the Game Act
…On being asked to state their grievance the Indians said that they depended
on he game for meat… and tha  they were stopped f om shooting game they 
would s a ve, and tha  they only wanted to be allowed to shoot enough to keep
themselves alive. They also said that the fish were ve y scarce in the Great 
S ave Lake th s yea  …. They shoot very l tt e game in any case as ammun t on

 78 



 

is very dear and hard to get (Police Inspector George Frederick Fletcher, 1920 in 
Fumoleau 1975:125). 

 

 

In  some cases,  the Canadian government  set aside  lands  for  the exclusive hunting 

and trapping rights of aboriginal peoples (“preserves”).  However, there are indications 

that a number of game wardens misinterpreted these preserves to be the only  lands on 

which aboriginal peoples were  to be permitted harvesting  rights  (Fumoleau 1975:187‐

189),  essentially  creating  a  ghetto  effect  rather  than  a  core  protection  for  aboriginal 

property  rights.    In 1923,  the Yellowknife, Slave River and Peel River game preserves 

were established “primarily  for  the conservation of wild  life, but  in  these  reserves  the 

Indian will  be  allowed  to  hunt  and  trap with  the  same  freedom  as  he  always  did” 

(Fumoleau  1975:246).   A high‐ranking  federal government official  later wrote  that  the 

creation of  the Yellowknife Preserve  (purportedly  encompassing a massive area of 70 

000 sq. mi. stretching northward from the northeastern arm of Great Slave Lake) was a 

trade‐off  in  return  for  excluding  Indian  peoples  from  hunting  or  trapping  in Wood 

Buffalo Park (Fumoleau 1975:257). 

In 1909, a prohibition on the purchase of musk‐ox hides resulted in the cancellation 

of a HBCo post on the Thelon River.  Bishop Breynat, who had led many campaigns to 

see  the  treaty  rights of  the Dënesôłine and Dogrib peoples honoured  (Fumoleau 1975) 

asked  the NWT Council  to  transfer  the western  part  of  the  Thelon  Sanctuary  to  the 

Yellowknife  Preserve  (allowing  hunting),  however  the Council  refused.   The Council 

did, however, issue Dënesôłine people permits to cross the western end of the Sanctuary 

(Raffan 1992:57). 

“Billy” Hoare was hired by the Department of the Interior in 1924, to find out more 

about the caribou migrations and the “enemies of the caribou” (Pelly 1996:60) as a result 

of a recommendation by the 1919 Royal Commission on Reindeer and Musk‐oxen.  After 

traveling for two years and more than 3000 km following the migrations of the caribou 

on  the barren  lands, Hoare became  the  first warden of  the Thelon Sanctuary  in  1927.  

“Jack”  Knox,  a  warden  at  Wood  Buffalo  National  Park,  joined  Hoare.    Hoare 

immediately  began warning Dënesôłine  peoples  hunting  south  of Artillery  Lake  that 

 79 



 

they  could  face  imprisonment  if  they  continued  to  hunt  in  the  Sanctuary.  Hoare 

established a camp at “Warden’s Grove” near  the  junction of  the Thelon and Hanbury 

Rivers.  It is clear that the Dënesôłine faced constant warnings and occasional seizures of 

animals once Hoare and Knox were working in the area. Knox set up a base at Artillery 

Lake  and  remained  there  until  1932.    A  permanent  warden’s  service  was  never 

established,  perhaps  because  the Department  of  the  Interior was  dismantled  in  1932 

(Pelly 1996:72). 

However,  the  RCMP  took  over  the warden’s  function,  and  in  1938/9,  the  RCMP 

charged  three Chipewyan people  for  shooting musk‐ox  in  the  Sanctuary.   They were 

detained for one month in Reliance after being tried in Deninu Kue (Raffan 1992:57).  As 

a  result  of  this  and  other  enforcement  activity  in  the  Thelon,  attempts  to  document 

Dënesôłine land use in the Thelon were difficult in the 1980s and 1990s and land use and 

occupancy studies have probably suffered as a result.  There is archaeological evidence 

that the ancestors of the Dënesôłine have hunted in the Thelon area for hundreds if not 

thousands of years (Gordon 1996). 

It has been  suggested  that  the Thelon Sanctuary was  created not only  in order  to 

protect  musk‐ox  populations  that  were  in  severe  decline,  but  to  assert  Canadian 

sovereignty  in  the North.   Canada was stepping up supervision and control because  it 

appeared  that  unless  the  Canadian  Government made  this  effort,  the  governmental 

supervision  of Greenland  and Alaska might become  applicable  in  the  territory  of  the 

“Canadian  Eskimos.”    Dr.  Gordon  Hewitt,  Dominion  Entomologist  and  Consulting 

Biologist  to  the Commission of Conservation, had  recommended  that amendments be 

made to the NorthWest Game Act of 1917 to protect various animals including musk‐ox 

(Barr  1991:42).    These measures were  enforced  by  RCMP  stationed  at  various  posts 

including  a  post  at  Fort  Resolution.    The  RCMP  patrolled  the  Thelon  and Hanbury 

Rivers as early as 1908  (Barr 1991:44).   Correspondence  in 1917 between  the Canadian 

Committee of the Hudson’s Bay Company (HBCo)  in Winnipeg and the Governor and 

Committee  of  the  HBCo  in  London  complains  that  the  Canadian  government  was 

pushing  conservation  measures  in  the  Canadian  North  in  order  to  transfer  the 

 80 



 

machinery  of  the  Department  of  the  Interior,  whose  mandate  had  recently  been 

transferred  from  the  three  prairie  provinces,  into  the  remaining  and  “unsupervised” 

Dominion lands in the North: 

… we may be sure that the Department [of the Inte ior]  have in mind the 
desirab ity, as they see i , o  finding some activity and pace whe ein to continue 
using their large organization which has been built up dur ng the past 25 years
… I  is natural therefore tha  the outlying o  uno gan zed territo y [NWT], 
which remains under Dominion control and which territory should offer some 
a action to the heads o  the Department o  the Interio as a f eld in which to 
app y those energies wh ch w ll be available … Gove nment egu a ion, cont o
… will be a question of large importance to our Company for some time to come. 

r
il t f r

  i  
t t r r i r

ttr  f  f r i
l i i r  r l t r l 

 
A Barrister with the HBCo wrote to the Canadian Committee of the HBCo revealing the 

Company’s bias  that  it: Ought  to be  able  to  take  care  of  the  situation much better  than  any 

Department of the Government, and to see that satisfactory conditions exist in the North. 

(13th Mar, 1925, Hudson’s Bay Company Archives, File F‐217, C.C. #3108, Letter from Ed. 

FitzGerald to Governor and Committee of the HBCO, London, Hudson’s Bay Company 

Archives, Mar. 18, 1925, File F‐217, C.C #3108). 

There was a flourishing trade in musk‐ox hides from 1860 to 1915, one that the HBCo 

was heavily involved with.  More than 17 000 hides were traded at posts including Fort 

Rae,  Deninu  Kue  (Fort  Resolution),  Du  Brochet  and  Fort  Churchill  (Barr  1991).  

Thousands of musk‐ox hides were also traded between the Inuit, American and Scottish 

whalers  in  the Hudson Bay  area.    It  is  estimated  that by  1917, only  400‐500 musk‐ox 

remained, and that same year, the federal government enacted protective legislation for 

the musk‐ox. 

Musk‐oxen  are  characterized  as  a  critical  resource  for  the  Dënesôłine  (Burch 

1977:141).    They  were  harvested  for  food  only  when  other  food  sources  were  not 

available.    Łútsël K’é  elders  confirm  instances when  they  took musk‐ox on  the North 

Shore of McLeod Bay in past years when freeze‐up arrived unexpectedly early and they 

could not find caribou. 

The Dene refer  to  the Thelon area as  the place “where God began when  the world 

was created” (Raffan 1992).   One of the Dënesôłine words for the barrens used  in John 

 81 



 

Hornby’s  time  was  “God’s  body”  (Hoegla)  (York  1997),  probably  a  reference  to  the 

stories of  the  Ice Giant  that bind  the Dene.   Hearne described  the Thelon  area  as  the 

“little commonwealth” and Tyrell as  the “Garden of Eden.”   There  is evidence  that as 

late  as  the  1950s  Inuit  and  Dënesôłine were meeting  in  the  barrens  at  the  Beverly, 

Kaminuriak and Dubawnt Lake areas (Csonka 1999). 

In  1924, The Canadian Minister  of  the  Interior made  a  statement  in  the House  of 

Commons about  the effects of non‐aboriginal peoples moving  into aboriginal hunting 

areas: 

We a e receiving constant complaints from the Indians tha  they a e being 
d iven off their hunting grounds. It is generally conceded tha  the White man … 
is denuding the hunting grounds of the red man to such an extent that it is 
becoming a serious problem (Fumoleau 1975:242).  

r t r
r t

 
Five years after  the  creation of  the Yellowknife game preserve, Dene  communities 

across the North suffered massive loss of life due to an influenza epidemic.  Most elders 

alive today were small children or very young men and women during this devastating 

episode.  An official with the Department of Indian Affairs recounted that many Treaty 8 

Dene  leaders were  lost  in  the  1928  epidemic  (Fumoleau  1975:265).   Mineral  staking 

activity exploded the following year; 640 claims were staked on the south shore of Great 

Slave Lake alone, and with this increase in mineral exploration activity came the crash of 

fur prices when  the depression hit  in  1929.   Some government officials blamed game 

laws  and  closed  season  hunting  regulations  for  cruelly  exacerbating  the  hardship 

already experienced by the Dene due to the devastating effects of disease and the poor 

economic prospects brought on by the fur market crash (Fumoleau 1975:269).  After the 

Second World War,  the  Dominion Wildlife  Service  and  its  successor,  the  Canadian 

Wildlife Service, began suggesting that treaty hunting rights should be truncated.  Both 

the  Yellowknife  and  Slave  River  Preserves  were  abolished  by  1955  (other  game 

preserves were abolished even earlier) affording little more than 20 years of guaranteed 

and  exclusive harvesting  rights  to  the Dënesôłine, whose ancestors had hunted  in  the 

barren‐ground caribou ranges well before the time of Christ. 

 82 



 

As  a  counterpoint  to  the  description  of  the  changing,  but  continuous  physical 

presence  of  Dënesôłine  people  on  the  barren‐ground  caribou  ranges,  the  following 

sections will look at the relatively short history of scientific investigations of the barren‐

ground caribou, and  the  remarkable changes  in understandings of caribou population 

dynamics that have occurred in that time period. 

 
3.7 Early Policies and Government-Sponsored Caribou Research 
 

Barren‐ground caribou were “first described for science” by Sir John Richardson  in 

1829,  a  physician  and  naturalist  who  accompanied  Sir  John  Franklin’s  expeditions 

(Banfield 1949:479‐80).   It was not until almost 100 years  later  that further efforts were 

sanctioned by the Canadian government to learn more about the barren‐ground caribou, 

their  behaviour, movements, distribution  and  feeding  grounds.   The  impetus  for  this 

effort was a Royal Commission, looking toward the North as a suitable area to pasture 

semi‐domesticated reindeer and musk‐ox populations: 

With the object of broadening the basis of subsistence of the natives  especially
in the v ew of the rapid advance of mining into the North  the Department of
the nterio  has for a considerable time been looking into the possibili ies of 
building up the numbe s of the la ger an mals. To this end the Roya  
Commission on the Reindee  and Musk-ox was appointed in 1919 and since 
tha  body made its eport, a numbe o  investiga ions have been conducted w th
the Gren ell Mission e ndeer, fi st in the Canadian Lab ador and later when
transferred to the island of Anticosti…(Finnie, Director, North West 
Territories and Yukon Branch, Department of the Interior in Porsild 1929:6). 

,  
 i   ,   

I r t
r r i l

r
t r r f t i  

f r i r r  

 t r
r r 

r     
  r   

r

 
Eighty  years  ago,  Canadian  government  authorities  knew  very  little  about  the 

barren‐ground  caribou  range.    Guy  Blanchet,  a  Dominion  Land  Surveyor,  wrote  to 

Ernest Thompson Seton in 1922, asking about his publication, “The Arctic Prairies,” and 

whether  or  not  he meant  that  there was  actually  a  “prairie”  on  the  barrens  north  of 

Artillery Lake (National Archives, ‘ETS’ MG29 D108, vol. 3, File 3‐81): 

What I am mos interested in is the existence of the ‘prai ies’. The Indians were 
all emphatic in saying there was no grass on the barren lands. The e is also a rathe
e ratic Englishman named Hornby who has spent some fifteen years living alone or
with the natives on Great Bea  Lake and in the Artillery Lake country who assured 
me that he had seen no hay o  grasses. 

 83 



 

I was able to make a short trip to A tillery Lake travelling ove land and on several 
occasions saw what appeared to be grassy hills on the d stance. On closer inspection 
they proved to be covered with moss and a green shrub. This became less and less as 
the ba en lands we e app oached and f om he lack o  so  he e I would only expect to 
see the hard est vege ation. The ca ibou hun was on when I reached Art e y lake 
and I had qui e a pow-wow with the old Yellowknife Chief whose evidence was in 
support of this.  

r r
 i

rr r r r t f il r  
i t r t ill r

t     

r i
 l  t  

t
t

 f    
ri t r

r t
t t  

r i

This may seem to be questioning you  veracity but it is more your interpretat on of 
prairies if grasses or shrubs and moss. Should there be actua  hay lands beyond he
point I reached they would warrant inves igation. I should greatly appreciate any 
informa ion you could give me on this subject. 

 
Before Blanchet mapped the caribou country of the eastern arm of Great Slave Lake 

in the 1920s, it appeared on maps much as it had when Captain George Back (of Sir John 

Franklin’s expeditions) pictured it in the early 1800s (Finnie 1985). 

In April of 1926 the Porsild brothers were appointed by the Canadian government to 

carry out a general botanical investigation of the barren‐ground caribou ranges with the 

aim of assessing  its suitability as  reindeer pasture.   The Porsilds  lived  for many years 

north of  the Arctic Circle,  learned  to  speak  Inuktitut,  and  collected  15  000 herbarium 

specimens including almost 5000 cryptogams and 1000 photographs. 

The Royal Commission  ultimately  concluded,  upon  collecting  the  observations  of 

government land surveyors, explorers, the police, and missionaries, that converting the 

Canadian  north  lands  into  an  agricultural  enterprise  for  meat  (reindeer)  and  wool 

(musk‐ox) production would not be feasible: 

… the existence o  leased areas, even if fenced, in the natural haunts of these 
animals [ca bou] and the consequen  interfe ence with their freedom of 
movement, would be likely to p ove a serious detriment to wha  is, even as 
matters now stand, a very valuable national asse , and one he value of which
could be greatly inc eased under a defin te policy of conservation and 
development (Report of the Royal Commission 1922:31). 
 
It was also as a result of  the collection of such observations,  that  the Royal 

Commission advised  that more  stringent  regulations  controlling  the harvest of 

caribou would soon need to be implemented: 

 84 



 

 

… every spring, just before the 
young are born, large numbers of 
ca bou are slaughte ed by the 
Esqu maux … My Fry states hat 
there is no necessity for the killing 
of hese caribou, as the e s p enty of 
other food available at tha  season 
of the year (Royal Commission 
1922). 

ri r
i t
 

t r i l
t

 
By  the  1930s,  the  Canadian 

government heard evidence  that caribou 

hunting along the Arctic coast had grown 

so  intensive,  especially  with  the 

introduction of rifles and in order to meet 

the  food  supply needs of whaling  ships, 

that  caribou  migration  routes  had 

changed  (Porsild  1929:5‐6,  C.H.  Clarke 

Correspondence,  Oct.  30,  1924,  HBCO 

Archives RG2/4/86, Dragon 2002).   There 

were  even  suggestions  by  the  federal 

Department  of  the  Interior  that  the  coal 

fires  from  Hudson’s  Bay  Company 

trading  posts  were  affecting  caribou 

migrations.   However, the Hudson’s Bay 

Company  argued  that  the  Canadian 

Department  of  the  Interior  had  ulterior 

motives for suggesting that the Company 

was affecting caribou migration  routes – 
Box 3.3 RCMP Observations of 
Abundant Caribou at the Turn of 
the 20th Century

 
At the south end of Artillery lake, countless deer 
were seen; the bucks and does seemed to belong
to separate herds. They were crossing and 
recrossing at that point where the lake is quite 
narrow, ranging from one quarter of a mile to a 
mile and a half in width, For a distance of about
two or three miles the hills were covered with 
them, and the water was bridged in two or three 
dif erent places at a time. This might appear to 
be exaggerated; I would never have believed there 
we e so many dee  in the North, only now that I 
have seen them, I must. The natives that we met 
at that place told us that what we had seen was
not the main herd, but part of it; that the main 
herd was a few miles up the lake on the west 
shore; that they had just been there in thei  
canoes the previous day. If what we had seen was 
not the main herd, but part of it, I wonder how 
large the main herd could be (Observations of 
RCMP Inspector Pelletier at Artillery Lake, July 
20, 1908 The Report of the Royal Commission 
1922: 30-31). 

 

 
 

 
f

 
r  r  

 

r

 

r
 

l

 

 
There is nothing new here except the caribou, 
They are within forty miles of this place in tens 
of thousands, and the natives are getting 
numbers of animals and will therefo e have 
plenty to eat this winter. The deer (caribou) are
passing north, coming from the southeast, most 
likely from Fond du Lac on Lake Athabaska. 
They could not cross there on account of late 
frosts, and swung around towards Great Slave 
Lake. They say the animals are scattered over 
hundreds of miles and literally in mil ions; the 
further east one goes, so they say, the more there 
are, and the buffalo on the plains in the long ago 
is not a patch on this for numbers (Dec. 15, 1917, 
Inspector Anderson, Royal Northwest Mounted 
Police, writing from Fort Fitzgerald to Dr. E.M. 
Kindle, The Report of the Royal Commission 
1922:31). 
a  desire  to  assert  its  authority  in  the 

 85 



 

northern  regions.    The Company  also  suggested  that  the Canadian  government was 

probably not as  familiar as  it  should have been with  the natural variations of caribou 

migrations:  

The paths o  caribou m g a ions are always very uncerta n and these movements 
are frequently deflected by causes entirely outside of any human agency. 
Caribou may be very numerous in one section o  the count y and equal y sca ce 
n others … I would call to you  atten ion the fact tha  caribou were, for no 

known cause, exceptionally numerous throughout the northern portion o  the 
Yukon Territory and Alaska in the fall and winter of 1923/4 … Residents o Old 
Crow, Rampa t House and adjacent points sta ed, that they appeared in large
numbe s then, than at any t me within the memory o  any o  the inhabitan s. 
Similar epo ts are again o hand this year from certain pa ts of Alaska. 

f i r t i

 f r l r
i r t t

f
f 

r t r 
r  i   f f t

r r t r This in 
spi e of the fac tha  all natives and trappers have been using high power riflest t t  
for many yea sr  (o iginal emphasis  (Letter from Ed. Fitzgerald, Deputy 
Chairman, Canadian Committee, HBCo, Oct 1924, HBCO Archives, 
RG2/4/86). 

r )

r
 

 
i

r r r
r f

r t  r t r t i
 

i

 
It  is clear  from correspondence between  the Canadian Committee of  the Hudson’s 

Bay Company and the Canadian Department of the Interior, that initial investigations of 

the nature of caribou migratory behaviour and abundance were partially  the  fruit of a 

political  struggle  for  control  of  the Canadian North.    This was  a  struggle  between  a 

fledgling national government and a corporate monopoly with a much longer history in 

the area. 

 
Changes in Caribou Survey Techniques and Data Interpretation Ove  Time 

Current  classifications  of  caribou populations  have  shifted  quite  a  bit  from  initial 

efforts by zoologists in the 1930s: 

Zoologists have somewhat arbitrarily, but by no means unanimously, divided 
the car bou of North America into some eleven different groups, of which six are 
classed as ‘Ba ren Land’ and five as ‘Woodland’ caribou. The autho ities appea  
to be far f om agreement in the matter o  classification, and your commissioners 
have the efore thought it best o efrain en i ely from he use of the sc entific 
names which have been bestowed on the various types, and to refer to them only 
n general terms as “Woodland” and “Barren Land” caribou (Report of the 

Royal Commission to Investigate the Possibilities of The Reindeer and Musk-
ox Industries in the Arctic and Sub-Arctic Regions of Canada 1922:29). 

 

 86 



 

The Report of the Royal Commission to Investigate the Possibilities of The Reindeer 

and Musk‐ox Industries in the Arctic and Sub‐Arctic Regions of Canada (1922:37) listed 

as one of its recommendations: 

THAT an earnest effort be made to ascertain as soon and as closely as possible 
the numbe s and movements of he Barren Land caribou, especial y those on the 
mainland and on the islands adjacen  the e o; as also the numbe s and 
movements of the caribou and other varieties, particula ly those in the Yukon 
Territory and in northern B i ish Columbia. 

r t l
t r t r

r
r t

 
Since that time, population estimates of the barren‐ground caribou ranging from the 

Mackenzie River east  to  the Hudson Bay coast have varied remarkably and seemingly 

outside of fluctuations that could be described as natural.  It became clearer and clearer 

that estimating absolute numbers was an enormously demanding task (Fig.3.1). 

Figure 3.1: Population Estimates of Mainland Barren-Ground Caribou 
(between Mackenzie River and Hudson Bay) 

 

0
500,000

1,000,000
1,500,000
2,000,000
2,500,000
3,000,000

#s

1900 1918 1940 1953 1955 19
66-
68

Years Pop. Estimate

Retroactive
Estimate

 

Seton’s (1911) estimate that more than 30 million caribou roamed the North just after 

the  turn of  the  century  (1907) has  since been  regarded  as a huge over‐estimation.    In 

1918, Anderson, a biologist from the American Natural History Museum, estimated that 

2.5 million barren‐ground caribou existed  in  the Canadian North west of Hudson Bay.  

This  estimate was much  closer  to Banfield’s  (1954:10)  retroactive  estimate  in  the mid‐

1950s that 1.75 million caribou existed in the Northwest Territories area at the turn of the 

 87 



 

century.   Clarke,  carrying out a biological  investigation of  the Thelon area  in  the  late 

1930s, estimated there were 3 million barren‐ground caribou (Cranston‐Smith 1995:91). 

The Canadian Wildlife  Service  (established  in  1947)  carried  out  the  first  scientific 

surveys of  the barren‐ground  caribou.   The  results of a  survey done  in  the mid‐1950s 

and a survey done  in 1949, showed  that according  to survey  results, caribou numbers 

had decreased by more than 60 percent (Cranston‐Smith 1995:90).  The caribou surveys 

still  referred  to  an  undifferentiated  “mainland  population,”  ranging  between  the 

Mackenzie River and Hudson Bay in the early 1960s (Kelsall 1963:2).  By the late 1960s, 

surveys  were  done  separately  on  the  Bluenose,  Bathurst,  Beverly  and  Qamanirjuaq 

herds (Parker 1972).  From the 1940s until the 1960s, counts were done in the winter and 

spring months,  seasons when  caribou  are dispersed  over  large  areas  and movements 

and distribution can vary considerably  from year‐to‐year.   By  the 1970s, surveys were 

concentrated on the calving grounds, when breeding females are aggregated in a much 

more contained area. 

Early Canadian Wildlife Service  (CWS) estimates and suggestions  for management 

actions, from 1949 through the early 1960s, were criticized on a number of fronts (Table 

3.2; Cranston‐Smith 1995:90‐115):  

 

Table 3.2:  
Criticisms of Early Canadian Wildlife Service  

Barren-Ground Caribou Research
• unsubstantiated population estimates were used for comparative purposes (Porsild) 
• explanations of declining herd numbers were attributed to over-harvesting; when, for 
example, there were no hunters resident on the coast of Greenland when caribou disappeared 
there (Porsild) 
• charges of over-harvesting were attributed to one group of hunters, aboriginal hunters, 
without much regard for the effects of non-aboriginal hunters (Conn, Department of Indian 
Affairs) 
• early estimates were really ‘guess’ estimates (McTaggart-Cowan) 
• the reliability of strip counts on unevenly distributed populations is questionable 
(McTaggart-Cowan) 
• a proper methodological approach would be a regional one, but the uniform regulations 
that would result would be ineffective unless applied so severely that ‘unnecessary hardship 
would be caused’ where regulations were unnecessary (McTaggart-Cowan) 
• specific criticisms were levelled at the 1955 survey thought to reveal highly questionable 
results when population counts were done by a few wardens covering a very large 
geographical area during migratory periods (Father Brown)  

 88 



 

3.8 Contemporary Exchanges between Caribou Biologists, Managers 
and Aboriginal People 

 
It would be artificial to argue that there has not been an exchange between biologists 

and aboriginal communities before  the development of modern‐day “co‐management” 

boards (Anderson 2000, Ferguson 2001).  For instance, Linnaeus, in the development of 

the  famous  Systema Naturae,  gleaned  his  knowledge  of  Rangifer  (the  scientific  genus 

name for all caribou and reindeer subspecies) from the Saami, the aboriginal peoples of 

northern Scandinavia and Russia.   The word, “Rangifer”  is derived  from a Saami  term 

for young  reindeer, and  the word “caribou”  is most  likely derived  from  the Mi’kmaq 

word “xalibu.”   Banfield’s major revision of the genus in 1961 was based on insights of 

aboriginal hunters’ discussions with explorers from 1487 onward (Anderson 2000).  The 

first Peary caribou specimen submitted to a museum was a gift from a Dënesôłine guide 

of Samuel Hearne (Anderson 2000).   Local hunters played an active role  in  identifying 

herds or “deer  that are different.”   Dene, Metis and  Inuit people have also been hired 

over  the years by  the Canadian Wildlife Service  to aid efforts such as caribou  tagging 

and wolf control programs (Thomas 1999, http://www.arctic-caribou.com/QA99.html#brain). 

There  is no doubt  that exchange between biologists and aboriginal caribou hunters 

has occurred over the years.  However, these exchanges have not led to a convergence of 

perspectives  or  understandings  of  the  barren‐ground  caribou  herds  between  caribou 

biologists, managers and aboriginal peoples (Kruse et al. 1998, Klein et al. 1999).  

One Łútsël K’é elder describes perceptions that in the 1960s, the Inuit built “a wall” 

between the caribou attempting to move between the barrens and the tree‐line, perhaps 

attributable to the variations in movements that may have occurred as a result of major 

tagging efforts at Contwoyto Lake and on the Thelon River.   In the 1960s, almost 7 000 

caribou were tagged.   Several hundred were tagged in a single day at the height of the 

migration of the Beverly herd across the Thelon River (Parker 1972).  

It  is clear from Dene taboos, that such activity was antithetical to Dene concepts of 

respect.   Tagging programs did occur  at Duck Lake  in northern Manitoba  at  a major 

caribou crossing.  The Sayisi‐Dene were relocated from this crossing to Churchill where 

 89 



 

devastating conditions led to a major loss of life (Bussidor and Bilgen‐Reinart 1997).  The 

Dene were  pilloried  by  the Manitoba  and  national media  for  their  harvests  at  such 

crossings  (see  Banfield  1957).    Some Dene  people  participated  in  subsequent  tagging 

programs  at  the  very water  crossing  from which  they were  relocated  in  later  years.  

However, Dene groups were doubly wounded by the negative attitudes branding them 

as “wanton or  indiscriminate slaughterers”  (Banfield 1956, Kelsall 1968) while  tagging 

programs,  that  to  them were highly disruptive of  the  caribou,  carried on  at  the  same 

sites  (Kendrick 1994, Spak 2001).   There was an extreme mistrust of  the very methods 

biologists were using to gather  information about the caribou, never mind any faith  in 

the information itself. 

 

3.9 Dene Concept of Caribou and People as Co-dependent Actors 
 
Caribou feed people… they come around and they feed people 

(Herman Catholique 2001). 
 

[H]e had often, he said, been told, that if a solitary dee  were beaten, the whole 
herd would at once abandon that part of the country whe e the deed was done 
(George Back, member of Franklin’s expedition, stationed at Fort Reliance, 
originally written in the 1830s, 1970:211). 

r
r

t t
l r ’  i i i l

i   r i  

 
 

Caribou, they have a s rong mind …the whole herd, bu  one caribou is the 
eade , the boss and is the one that s go ng to make the dec sion [when an ma s 

are mak ng a crossing] … They’ve got one mind. Wheneve they’re go ng, they
say nothing stops them (Herman Catholique 2001). 
 

Elders in Łútsël K’é speak of caribou as a relative, as a living being that becomes as 

lonely for the Dene as the Dene become for the caribou after a long absence.  The harvest 

of  these  animals perpetuates  the  relationship between  the Dënesôłine  and  the barren‐

ground  caribou,  a  concept  hard  to  envision  in  the  parlance  of  conventional  resource 

management institutions that speak of “resource exploitation” and numbers of “resource 

units.”    People  also  speak  of  the  consequences  of  handling  an  animal  outside  of 

harvesting  activities;  that  there  is  a  communication  between  animals  that  are 

disrespected and  the other caribou  in a herd.    In  the past,  there were medicine people 

 90 



 

who  elders  say were  able  to  visualize  the whereabouts  of migrating  caribou  through 

drumming  and  dreaming  (Kendrick  field  notes).    Traditional  resource management 

systems  are  part  and  parcel  of  kinship‐based  systems  where  the  members  of  a 

community depend on each other  to share knowledge of resources and wild resources 

themselves.   The  practitioners  of  these  systems  are  community members  and  caribou 

(Kofinas 1998:123, Sharp 1977, Ridington 1990, Smith 1978, Bone et al. 1973).  The rules, 

norms and conventions of community‐based institutions that guide aboriginal peoples’ 

relationships with wildlife  like  barren‐ground  caribou  are  rooted  in  customary  laws, 

unspoken  assumptions  under‐pinning  thought  and  more  recently  established  in 

Canadian law through settled land claims (Kofinas 1998). 

  
3.10 Development of Co-Management in the Northwest Territories 
 

In  1955,  a  “Caribou  Committee” was  created  at  the  suggestion  of  the  Canadian 

Wildlife Service (CWS) to coordinate federal and provincial caribou conservation efforts.  

A survey completed that year, indicated that barren‐ground caribou populations were in 

decline.  Despite the contention by a leading caribou biologist, A.W.F. Banfield, that “we 

[CWS]  are  not  in  a  good  position  to  explain  the  decline”  the  Chief  of  the  CWS 

announced that it was clear on the cause of the decline despite a lack of data (Cranston‐

Smith  1995:113‐121).   The  implication was  that  aboriginal  peoples were  over‐hunting 

barren‐ground  caribou populations.   While  the  federal government  could unilaterally 

limit  caribou  harvest  of  aboriginal  peoples  in  the Northwest  Territories  at  the  time, 

outside  of  the  territories,  control  of harvest  regulations  fell  to  the provinces  after  the 

1930  Natural  Resources  Transfer  Agreement.    However,  by  the  late  1950s,  the 

Department  of  Indian  Affairs  had  been  convinced  by  CWS  biologists  to  limit  the 

harvests of Indian and Metis peoples in the provinces to two caribou/person/year as well 

(Cranston‐Smith 1995:117).  It is doubtful, that this quota was ever enforced; and it was 

challenged by Saskatchewan aboriginal leaders.  

By 1960, barren‐ground caribou were declared  in danger of extinction by a  federal 

Order‐in‐Council that allowed quotas and seasonal restrictions on caribou to be applied 

 91 



 

to  native  people  in  the NWT  (Cranston‐Smith  1995:126).    Chapter  4 will  explain  at 

greater length the recognition through time of the limits to the accuracy of early caribou 

population  estimates,  the  uncertainty  of  contemporary  census  results  and  the 

implications  for  co‐management  decision‐making.    For  the  purposes  of  the  current 

discussion,  the  transfer  of  resource  management  responsibilities,  in  particular  for 

barren‐ground caribou, from federal to territorial jurisdiction, are outlined next.  

The administration and enforcement of wildlife policies and laws in the NWT were 

not  transferred  to  territorial  governance  until  1967  (Clancy  1990:77).    In  1970,  The 

Administrative  Committee  on  Caribou  Protection  (ACCP)  recommended  that  a  co‐

operative arrangement for the management of barren‐ground caribou be set up between 

Alberta, Manitoba, Saskatchewan and the Northwest Territories to take over from earlier 

CWS  efforts  (Cranson‐Smith  1995:137).    At  the  same  time,  the  newly  formed  Game 

Management Service of  the NWT encouraged  the  formation of Hunters and Trappers 

Associations (HTAs), with the power to define their own leadership and membership by 

local agreement.  HTAs were envisioned as “an invaluable network of field intelligence, 

along with a specialized channel of political advice.”  (Clancy 1990:80).   By 1973,  there 

were 28 functioning HTAs in the NWT (Clancy 1990:80). 

The  ACCP  initiative  to  establish  a  co‐operative management  regime  for  barren‐

ground caribou made no reference to the inclusion of aboriginal communities in such a 

“co‐operative” arrangement.   This was despite the fact that a number of biologists and 

Canadian  government  officials  had  long  recognized,  whatever  their  knowledge  of 

aboriginal governance systems, that any attempts to limit perceived over‐hunting would 

be futile without the voluntary support of aboriginal caribou hunters.  As early as 1954, 

one of  the Chiefs of  the Department of Northern Affairs  and National Resources had 

stated: 

Probably one of the mistakes of the past has been ove -st ict leg slation which
was not p actical because it d d not have the support o  the people and was not 
enforceable except at g eat cost … our public relations fell down to the extent 
that the natives were not given reasons, understandable and acceptable to them, 
why such legislation was required  (Cranston-Smith 1995:110). 

   r r i  
r i f   

r    
 

 

 92 



 

By the mid‐1970s, the NWT Commissioner had launched a program to decentralize 

as many programs as possible to the local level and transformed the HTA network from 

an advisory  to an administrative role  (Clancy 1990:85).   The early 1970s were clearly a 

time  of  political  awakening  in  the NWT.    In  1974,  the Dene Declaration  announced 

internationally that the Dene peoples were to be regarded as a nation.  By the late 1970s, 

due to efforts on a number of fronts: the Berger Report, the advance of aboriginal claims, 

and National Parks Service and Fish and Wildlife Service activities; the concept of “joint 

decision‐making” arrived in the North (Clancy 1990:87). 

By 1981, in an effort to foster better communication, the federal government financed 

a  video  project  where  Inuit  hunters  on  the  Hudson  Bay  coast  and  biologists  were 

interviewed  about  the  state  of  the  herds,  then  thought  to  be  declining.    Biologists 

explained that there was evidence that the mainland herds had decreased steadily since 

1900, except during  the 1960s when numbers were stable since aboriginal hunters had 

started to stay in settlements and were not hunting so many caribou, especially for dog 

teams.   However, biologists  explained  that  as  the populations  of people  living  in  the 

settlements  increased and people had started going  farther afield on  their skidoos and 

were  using  radios  and  airplanes  to  locate  caribou,  caribou  numbers were  in  decline 

again.  Biologists predicted that under 400 000 animals were left in the early 1980s, and 

that if harvesting rates continued, the caribou would be gone in 12 years (National Film 

Board 1982). 

Inuit hunters in the Keewatin region (west coast of Hudson Bay) refuted claims that 

the  caribou were declining and expressed  their doubts  in  the  capacity of biologists  to 

accurately  carry  out  surveys.    The  video  project  was  never  extended  to  Dene 

communities  (although Dene  communities  lobbied  for  a  similar video project  in  their 

communities  for  years  afterward)  (Kendrick  1994).    Aboriginal  peoples  adopting 

technologies  that  essentially  revitalized  the  information  networks  they  once  had 

maintained on the land, were now being told that their use of technology was harming 

the caribou.  Some hunters questioned the rationale that they hunted more caribou in the 

past.    There was  a  general  agreement  that  there  needed  to  be  better  communication 

 93 



 

between  biologists  and  hunters,  and  in  1982,  the  Beverly  and  Qamanirjuaq  caribou 

management board was formed to achieve that goal. 

At  the  same  time  the  video  was  in  production,  the  joint  aboriginal‐government 

management  concept  was  under  consideration  in  Canada’s  capital,  Ottawa.    The 

subsequent  1982  Beverly  and  Qamanirjuaq  Caribou  Management  Agreement  set  a 

precedent as a virtual poster‐child for the  joint management concept, opening up “key 

questions” at the time about the institutional design of authority and delegation systems 

for wildlife management  (Clancy  1990).    This  caribou  co‐management  board will  be 

discussed at further length later in the thesis.  However, before looking at formal caribou 

co‐management arrangements, it is important to understand the struggle of many First 

Nations,  including Łútsël K’é,  to assert  their pre‐existing rights  to self‐governance and 

management of their resources, often in opposition to Canadian government initiatives 

to “give” or devolve rights to First Nations. 

The  early  history  of  the  negotiation  of  hunting  rights  between  the Dene  and  the 

Canadian government  is quite a contrast with  the current situation.   There has been a 

dramatic shift in government interpretations of aboriginal (and hunting) rights from the 

first half of  the 20th century  to  the post‐comprehensive claims and post‐Constitutional 

era  of  the  last  two  decades.    Forces  of  devolution  and  legal  landmarks  in  aboriginal 

rights have  shifted  the balance  of power  existing  between  state wildlife management 

practices  and  responsibilities,  and  those  of  First Nations  peoples.   However,  existing 

aboriginal rights were not officially recognized on a national scale  in Canada until  the 

enshrinement of the Canadian constitution in 1982.  The majority of the history between 

Dene peoples and the Canadian government was one of the unilateral granting of rights 

(by a  state  that  regarded aboriginal peoples as  “wards”), and  this  situation  lasted  for 

generations and continues to haunt current resource management efforts.  Significant in‐

roads  in  the  legal  recognition  of  pre‐existing  and  evolving  aboriginal  harvesting  and 

resource management rights have occurred only in the last 10 years.  However, there is 

still  a  long  distance  to  travel  on  the  road  to  a  power‐shift  enabling  nation‐to‐nation 

partnerships  between  aboriginal  peoples  and  external  agencies,  and  this  shift  can  be 

 94 



 

seen in the evolution of caribou co‐management institutions in the North, the subject of 

Chapter 4. 

 95 



 

CChhaapptteerr 44
  
LLiivviinngg  iinn  CCaarriibboouu  CCoouunnttrryy  --  
CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  aanndd  LLooccaall  EEmmppoowweerrmmeenntt  

 
 
 

 

 

It’s not what we know, but what 
we’ e willing to learn. r

Mary Catherine Bateson 
 

Never doub  that a small group of 
thoughtful, committed citizens can 
change the world. Indeed, it is the 
only thing that ever has. 

t

Margaret Mead 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

96 



 

4.1 Chapter Summary 
 

Co‐management  can  be  a  process  of mutual  learning,  in  the  following  cases,  cross‐

cultural  learning,  between multi‐scale  resource management  systems.    Institutions  in 

this  discussion  describe  the  rules  of  behaviour  shown  toward  a  resource,  not 

organizations of people.   Co‐management systems are frequently  informal  institutional 

frameworks  that  support  communal  property  regimes  rooted  in  local  environments.  

This  chapter  takes an  in‐depth  look at  co‐management mechanisms  from a  local  level 

where  resource  users  (caribou  hunters)  literally  share  their  home  –  “barren‐ground 

caribou country” ‐ with the resource (caribou) they depend upon economically, socially, 

culturally and spiritually. 

Aboriginal  concepts  of  communally‐held  property  rights,  and  definitions  of 

aboriginal cultural relationships to the land, are novel concepts with respect to Canadian 

common law.  Widely recognized efforts to define and protect aboriginal rights, title to 

land  and  resources  using  aboriginal  perspectives,  are  less  than  a  decade  old.    This 

discussion first describes  the historical evolution of Canadian recognition of aboriginal 

resource rights, and  follows  the varied  initiatives of aboriginal communities  to compel 

or  fire up governmental  recognition of  their communal  resource management  regimes 

from a local level, often through means of political resistance.  Local aboriginal resource 

management systems are agents of change rather than entities waiting for resources and 

decision‐making power to “trickle down” from non‐aboriginal political regimes.  These 

efforts  run  through  the  history  of  Canadian  government‐Dene  relations  since  treaty‐

making  times,  and  are  integrally  connected  to  Dënesôłine‐caribou  relationships  (the 

Dënesôłine  are  the Chipewyan  branch  of  the Dene).    This  discussion  focuses  on  the 

barren‐ground  caribou  ranges  contained  within  the  Łútsël  K’é  Dene  First  Nation’s 

traditional territory.   As a result of resource management partnerships at varied scales, 

the  community weaves and  shapes mechanisms  that  support multiple perspectives of 

caribou‐human  relationships  and  resource  management  thinking,  and  ultimately 

recognition of aboriginal perspectives of communal property rights regimes. 

  97 



 

4.2 Introduction 
 

Co‐management  processes  are  either  informally‐realized  (de  facto)  and/or  formally‐

realized  (de  jure) within  legal systems.   Co‐management  institutions exhibit a  range of 

local  participation  scenarios,  from  local  resource  users who  are merely  informed  of 

resource management decisions, through to full participation of  local resource users as 

“resource actors” (see Chapter 1, Box 1.3).  Institutions are defined here as the working 

rules  that determine who and  in what contexts decisions can be made about  resource 

use, what  information must be provided  to  those  subject  to  such  institutions  and  the 

consequences of cooperating or disregarding rules of use (Ostrom 1990:51).  These rules 

exist at a number of levels: operational, collective‐choice and constitutional (see Chapter 

2,  Box  2.1).    This  discussion  will  not  be  limited  to  illustrations  of  formalized  co‐

management  “organizations,”  or  groups  of  people  gathered  specifically  to  design 

institutions.    This  chapter  also  looks  at  how  institutions  emerge  and  are  employed 

outside of  legalized arrangements.   Decision‐making responsibilities and actions  taken 

by local aboriginal resource “actors” may or may not be fully recognized by national and 

regional  governance  structures.    Co‐management  processes  exist  at  a  number  of 

different scales, and are discussed here for their origin and/or influence at a local level, 

seeing  their  connections  to  a  community  –  the Dënesôłine  community  of  Łútsël K’é, 

Northwest  Territories  ‐  situated  in  the  “barren‐ground  caribou  country”  of  northern 

Canada where as many as  four barren‐ground  caribou  ranges overlap  (see Chapter 1, 

Fig. 1.3). 

It is recognized that in recent years, both alternative adaptive resource management 

thinking (see Holling 1998, Gunderson et al. 1995), and the progress of First Nation self‐

governance  initiatives,  are  changing  the  face  of  co‐management  regimes,  described 

generally as “the sharing of power and responsibility between the government and local 

resource users” (Berkes et al. 1991:12).  Co‐management arrangements include initiatives 

ranging  from  nominal  political  and  administrative  partnerships,  to  fundamentally 

reformed governance and research frameworks.   In this way, co‐management links not 

  98 



 

only  Canadian  government  resource management  structures  with  local  First  Nation 

resource management systems, but links evolving and diverse First Nation governance 

structures  with  each  other.    Co‐management  represents  a  renewal  or  reworking  of 

conventional  resource management  systems where  a  lack  of  communication  between 

centralized  government  resource  management  agencies  and  local‐level  management 

systems  often  led  to  ineffective  management  efforts.    Ineffective  management  is 

described  here  as  scenarios  where  resource  users  cannot  or  will  not  comply  with 

management decisions and situations when government managers disregard the values, 

knowledge and institutions of resources users.   Co‐management mechanisms may help 

to  synthesize  an  alternative  resource  management  science  open  to  meaningful 

participation by resource users.  This idea will be more fully explored in Chapter 7, that 

in  part  explores  community‐based  monitoring  efforts  supported  by  co‐management 

regimes. 

Academics have been hesitant to focus on a single definition of co‐management.   A 

number  of  terms  refer  to  the  same  general  concept:  cooperative,  collaborative,  joint, 

participatory or multi‐stakeholder management.  Definitions in the literature emphasize: 

the arrangement of partnerships,  the generation of  local  incentives  for  sustainable use 

and the sharing of power and responsibility for resource management and conservation 

(Berkes 1997:6).  Examples of Canadian co‐management arrangements range from early 

fisheries examples from the Canadian Maritimes (Kearney 1984) and more recently, co‐

management  arrangements  negotiated within  comprehensive  land  claims  agreements 

and enshrined in the Canadian Constitution (Roberts 1996).  

A  recent  search  (2002)  of  the Arctic  Institute  of North America’s  research  project 

database  (the  search  used  the  terms  listed  above),  revealed  close  to  450  northern  co‐

management  references.    Most  of  these  references  refer  to  claims‐based  aboriginal 

organizations  or  protected  areas partnerships.   Co‐management  arrangements  arising 

outside of the latter two categories evolve almost exclusively for highly mobile wildlife 

populations  like caribou, marine mammals and geese  that migrate across a number of 

political boundaries.  No one jurisdiction can “manage” these resources on its own and 

  99 



 

these inter‐jurisdictional co‐management regimes tend to arise when there is a perceived 

crisis:  industrial development  that  threatens vital habitat  in  the  case of  the Porcupine 

Caribou Management Board, or perceptions that population numbers were critically low 

in  the  case  of  the  Beverly  and  Qamanirjuaq  Caribou  Management  Board.    This 

discussion  concentrates  on  the  management  of  barren‐ground  caribou  (Rangifer 

tarandus),  the most  widely‐ranging  terrestrial  wildlife  species  in  the  world,  and  the 

variety  of  co‐management  arrangements  that  have  been  created  to  understand  their 

movements and to monitor and control their harvest. 

Contemporary Dënesôłine  caribou‐hunting  communities  are  engaged  in  efforts  to 

maintain  and  expand  regional,  territorial  and  national  recognition  of  the Dënesôłine‐

caribou  relationship  on many  fronts.    The  negotiation  of  cross‐cultural  differences  is 

examined in this chapter through all facets of the co‐management of the barren‐ground 

caribou  herds.    The  Dënesôłine‐caribou  relationship  is  maintained  and  revitalized 

through  partnerships  not  only  with  formal  co‐management  boards  that  partner 

Canadian  government  structures  and  traditional  caribou‐hunting  communities,  but 

through  partnerships  with  industry  (e.g.,  traditional  knowledge  studies,  design  of 

caribou  monitoring  programmes  on  diamond  mine  claim  blocks  in  the  Northwest 

Territories),  other  aboriginal  governance  structures  and  multi‐stakeholder  protected 

area initiatives. 

The  history  of  state  involvement  in  resource management  in  the Canadian North 

shapes  and  informs  the  attitudes  and  trust  of  participants  in  current  resource 

management  institutions.   Chapter  3  outlined  in  part  the  historical  changes  in  state‐

organized caribou research and management.  This chapter explores the development of 

joint management in the North and the recent and rapidly evolving recognition of First 

Nation  self‐governance and  co‐existence arrangements.   All of  these  factors  shape  the 

growth of current caribou co‐management institutions. 

 

  100 



 

4.3 Methods 
 

The author attended more than 60 resource‐related meetings in the community of Łútsël 

K’é, Northwest Territories, as well as close  to a dozen resource management meetings 

outside  the  community  (where  community  representatives were  present)  over  an  18 

month period between March  2000  and August  2001.   A  review of publicly  available 

correspondence, reports and archival materials, from public registries and the Prince of 

Wales Museum  in Yellowknife,  the Hudson’s Bay Company archives  in Winnipeg and 

the National Archives  and National  Library  in Ottawa  also  inform  this  chapter.    In 

addition, the author worked in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office (a 

local  land use  research and planning organization) over  the course of  the  time period 

described above (encompassing more than 42 full‐time work weeks).   The results of 39 

semi‐directed  interviews with  active  Łútsël  K’é  hunters  and  elders  about  customary 

laws  guiding  caribou  harvesting  behaviour  also  guide  the  author’s  discussion  of 

Dënesôłine‐caribou interactions. 

 
Study Area 

Łútsël K’é is a community of close to 400 people perched on a peninsula that juts into 

the  east  arm  of  Great  Slave  Lake  in  the  Northwest  Territories.    96  percent  of  the 

community’s population  is made up of  aboriginal peoples.    Łútsël K’é  is made up of 

families  with  connections  to  the  Etthen‐eldéli  (Caribou‐Eaters)  branch  of  the  larger 

Dënesôłine  (Chipewyan)  branch  of  the  Dene, whose  communities  spread  across  the 

northern  provinces  from  British  Columbia  to  Manitoba,  the  Yukon  and  Northwest 

Territories. 

Most of  the  families  that make up  the present‐day population of Łútsël K’é settled 

into  year‐round  dwellings  in  the  late  1950s.    A  Hudson’s  Bay  Company  Post  was 

established near the current town site in 1925.  However, people did not begin building 

permanent homes at  the present site until 1954.   The community  is currently  the most 

northerly  Dënesôłine  village  and  home  to  families with  connections  to  Etthen‐eldéli 

(Caribou  Eater)  peoples  in  other Dene  communities  such  as  Fond  du  Lac  and  Black 

  101 



 

Lake, Saskatchewan, Fort Smith, N’Dilo, Deninu Kue and Dettah, NWT and Brochet and 

Tadoule  Lake,  Manitoba.    Łútsël  K’é  is  a  member  of  the  Akaitcho  Territorial 

Government, comprised of four Dënesôłine (Chipewyan) and Tłicho (Dogrib)‐speaking 

Dene  communities,  and  the  Dene  Nation  which  represents  five  Dene  regions  (the 

Gwich’in, Sahtu, DehCho, Tłicho  (Dogrib) and Akaitcho), made up of 26 communities 

stretched throughout the Mackenzie Basin. 

 
4.4 Joint Management and Aboriginal Governance Ini iativet s 
 

I already have rights; you cannot give me rights but you can recognize them 
(Payne and Nepinak 1990:14). 

 
This land was c eated for us and the Creator has not changed. We already have 
a pape  [T ea y 8  we ab de by, now it’s like th ngs a e being changed. We t y to 
protect it [the treaty] for future generations and for our lifestyle. We took the 
treaty because of the Bishop [Breynat], i ’s not fo  the land, it was o keep the 
peace between the Whiteman and the Dene… The Creator gave land for each of 
us. I am still up-holding the terms of the treaty. Even if we are correct the 
government will never say we a e. I already have the licence to be on this land
(Zep Casaway, Łútsël K’é Elder, at Mackenzie Valley Land and Water Board 
– Public Meeting on Environmental Review Board, August 18, 2000). 

r
r r t ] i i r r

  
t r t

r   

 

A  number  of  aboriginal  leaders  have  emphasized  that  there  is  a  difference  between 

devolving powers  to give  rights  to aboriginal nations and setting up  institutions  for 

the  co‐jurisdiction  of  resources  and  land  that  recognize  existing  aboriginal  rights.  

Most  claims  in  the North  have  been  settled  under  the  federal  comprehensive  claims 

policy  (originally  established  in 1973).   However Treaty 8  claimants  in  the Northwest 

Territories are negotiating  through  their original  treaty  (signed  in 1899‐1900), and are 

unwilling  to  accept  the  terms  of  the  “comprehensive  claims”  and  “modern  treaty‐

making” policies devised unilaterally by the federal government. 

Łútsël  K’é  is  one  of  four  Dene  communities  that  are  members  of  the  Akaitcho 

Territorial Government  (ATG;  the  other  communities  are Dettah, N’Dilo  and Deninu 

Kue).   Over  the  years,  the ATG has  steered  away  from participating  in  any  resource 

management process  that gives  rather  than  recognizes aboriginal  resource management 

  102 



 

decision‐making  rights.    For  example,  in  recent  years,  Łútsël  K’é  has  not  officially 

participated in the NWT revision of its Wildlife Act, does not recognize the authority of 

the Mackenzie Valley Lands and Water Board or Environmental Impact Review Board 

in its traditional territory, and has developed its own resource development protocol. 

The conundrum for the Akaitcho communities is that if they participate in a process 

that  gives  them  rights,  then  their  assertions  that  they  have  pre‐existing  rights  are 

undermined.    Negotiations  that  imply  that  the  federal,  provincial  or  territorial 

governments are giving rights to First Nation peoples are seen as an inappropriate way 

of looking at joint management negotiations. 

Ever since the establishment of the comprehensive claims process in 1973, aboriginal 

peoples  in Canada have  looked for the means to further resist any changes  in resource 

management policies, especially  those  that entrench  the  role of  the  state  in  regulating 

aboriginal use of natural resources.  A number of legal landmarks (the 1973 Calder case, 

1982 Canadian Constitution Act,  1990 Sparrow Decision,  1997 Delgamuukw Decision, 

1999 Marshall Decision, 1999 Corbière Decision) have expanded and refined Canadian 

legal  recognition  of  aboriginal  perspectives  on  aboriginal  property  and  governance 

rights (Cairns 2000, Coates 2000). 

Some picture  joint management arrangements as two water‐craft travelling down a 

river  in  the  same  direction  (Doubleday  1993).    First  Nations  desire  co‐management 

institutions  that  recognize  that  they have constructed, maintained and are  responsible 

for the navigation of their own boats, boats that will occasionally pull up along‐side of 

Canadian government boats.   The Akaitcho Territory Dene First Nations prefer not  to 

recognize a co‐management arrangement  that asks  them  to abandon  their own boat or 

for the Canadian government to unilaterally devise a new boat of foreign design.  Part of 

a  resolution passed by  the Akaitcho Dene First Nations describes  this  sentiment: “We 

the Dene  continue  to  assert our  sovereignty  and  self‐determination over our  territory 

through Dene governments and institutions as we define them” (June 1994, NWT Treaty 

#8 Tribal Council, 2nd General Assembly). 

  103 



 

In July 2000, 100 years after the signing of Treaty 8, the Akaitcho Treaty Dene First 

Nations (ATDFNs) signed a framework agreement (FA) with the federal government to 

begin a process to implement the treaty.  The Akaitcho FA does not have a provision for 

the extinguishment of aboriginal title or rights.  Negotiations proceed on a bilateral basis 

between the ATDFNs and the federal government, representing the original signatories 

to  Treaty  8,  unlike  the  negotiation  of most  claims  that  allow  provincial  or  territorial 

governments  to  participate  rather  than  just  observe  negotiations.    The  FA  contains 

provisions  for  the  negotiation  of  governance  structures;  however,  the Akaitcho Dene 

have explicitly avoided negotiating “self‐government” because Akaitcho negotiators feel 

the  federal  government’s  self‐government  policy  dictates  what  can  and  cannot  be 

achieved under self‐government ahead of negotiation itself.  

In  June  2001,  the Akaitcho  Interim Measures Agreement  (IMA) was  signed.    The 

IMA is a recognition by the federal and territorial governments that the Akaitcho DFNs 

have  “their  own  internal  processes  for  determining  the  use  of  lands  and  water” 

(Akaitcho  IMA,  section  1.2).   The  IMA  sets  the  conditions  for  the ADFNs  to  set up  a 

process  to  pre‐screen  applications  for  occupation,  use  and  disposition  of  land  and 

resources  in  the  traditional  territory  of  the  ADFNs,  where  Akaitcho  comments  on 

applications  are  based  on  environmental,  cultural,  spiritual  and  economic  grounds 

(IMA,  section 1.6).   The  IMA  includes provisions  for an Akaitcho pre‐screening board 

made up of representatives of each of the Akaitcho communities. 

The  responsibility  for  pre‐screening  development  applications  in  the  Akaitcho 

Territory now lies with community organizations like the Łútsël K’é Wildlife Lands and 

Environment  Committee  (WLEC).    The  Łútsël  K’é  WLEC  is  an  example  of  an 

organization that was originally a Hunters and Trappers Association (HTA).   An HTA 

network was established in the Northwest Territories in the 1970s, initially dealing only 

with issues affecting hunters and trappers in the communities.  Today, the WLEC has a 

staff of up to 10 people at any one time, conducting a number of traditional knowledge 

research  projects,  monitoring  wildlife  movements  and  health,  responding  to 

development proposals, organizing community caribou hunts and arranging to supply 

  104 



 

gear and supplies to fly‐in trapping camps.  Just as the Akaitcho government resists any 

efforts  to  predefine  its  ability  to  define  itself,  so  the  Lutsel  K’e WLEC  attempts  to 

diversify its financial support so that it does not become vulnerable to collapse from the 

removal of  funding  from a  single  source.   Logistic and  financial  support over  the  last 

few  years  has  come  from  private  funding  organizations,  contributions  from  various 

mining  companies,  environmental  organizations,  government  departments  and 

universities. 

The Akaitcho communities have discussed how  to proceed with pre‐screening and 

have  identified  resource  needs.    Discussions  emphasize  the  need  to  communicate. 

Akaitcho  is defining notions of “co‐existence;” ways of sharing and  learning about  the 

environment, and the need for resources, in order to develop policies and processes for 

pre‐screening  development  applications.    Akaitcho  communities  have  discussed  the 

development of a traditional knowledge database and the need for a 5‐10 year land use 

plan in the Akaitcho territory. 

It is doubtful that the Akaitcho IMA could have been negotiated a decade ago.  The 

recognition of aboriginal rights and title has come a long way in the last century, but it 

has been a very slow process and local communities have worked to resist changes that 

undermine these rights for a very long time.  The influence of local efforts to continually 

expand  recognition  of  communally  held  property  rights  and  aboriginal  cultural 

relationships to the land are persistent and hard‐won.  These local efforts are illustrated 

in profound ways  in  the evolution of caribou management structures on  the ranges of 

the barren‐ground caribou, where caribou have played a fundamental role in the lives of 

the Dene and their ancestors in the Great Slave Lake area for at least 8 000 years (since 

the time of the last glaciation) and for the Dene as a whole for at least 25 000 years (see 

evidence revealed at the Bluefish Caves, near Old Crow, Yukon (Cinq‐Mars and Morlan 

1999)).  

 

  105 



 

4.5 Caribou Co-management in the Study Region 
 

The  history  of  the  Beverly  and Qamanirjuaq Caribou Management  Board  shows  the 

evolution of Canada’s recognition of aboriginal rights.  Included in Dene efforts to assert 

their  self‐determination  in  the  1970s, were  early  efforts  on  the  part  of  the  Łútsël K’é 

Dene First Nation to initiate an aboriginal‐only caribou management board.  This effort 

was  known  as  the  “Snowdrift  Resolution”  (Snowdrift was  the  name  used  on maps 

locating the settlement of Łútsël K’é which officially adopted its Dene place name in the 

1990s)  and  led  up  to  the  negotiation  of  the  1982  Beverly  and  Qamanirjuaq  caribou 

management agreement.  

 
4.5.1 Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board 
 

The ranges of the Beverly and Qamanirjuaq herds lie between Great Slave Lake and 

Hudson Bay.  Recent population estimates show that the herds are at their highest levels 

since biologists  first started doing census surveys: 496,000 animals  in  the Qamanirjuaq 

herd  (+/‐ 105,400  standard error), and 276,000 caribou  in  the Beverly herd  (+/‐ 111,000 

standard error) (Wakelyn 1999a&b).   Individual animals may travel between 2000‐4000 

km  in a year.   The Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board  (BQ Board) 

estimates that between 16 000 and 20 000 caribou are harvested in most years (Wakelyn 

1999a&b).  The value of the meat taken for subsistence by the 20 aboriginal communities 

located on the ranges of these two herds  is estimated at more than $11.5 million 2002).  

Both  herds  are  named  after  lakes  located  on  the  traditional  calving  grounds  of  each 

herd.    Beverly  Lake  is  about  150  km  north  of  Baker  Lake  and Qamanirjuaq  Lake  is 

approximately 200 west of Rankin Inlet, both in Nunavut (Wakelyn 1999a&b). 

Mineral  exploration  and  mining  activity  are  increasing  on  the  range  of  the 

Qamanirjuaq  caribou  herd,  including  the  calving  and  post‐calving  areas  where 

transmission  lines  and  roads  are  projected  for  development,  running  from  northern 

Manitoba  into Nunavut up the west coast of Hudson Bay.   A  large part of the Beverly 

caribou herd’s calving area  lies within  the Thelon Wildlife Sanctuary.   Lands between 

  106 



 

the  Sanctuary  and  Saskatchewan  are  primarily  undeveloped.    However,  a  hydro‐

generation  facility  has  been  established  on  the  NWT‐Saskatchewan  border  and  the 

Talston hydro‐development  in  the South Slave  region of  the NWT has had significant 

effects on the wintering grounds of the Beverly herd south of Great Slave Lake and west 

of the Slave River, and may be expanded in the future.  Roads are providing new access 

to  caribou  for  hunters  that  are  not  resident  on  the  caribou  range,  including  the  new 

Athabasca Road from Points North to Black Lake, Saskatchewan.  A number of uranium 

mines  have  been  in  operation  in  the  southern  part  of  the  Beverly  range  in  northern 

Saskatchewan  for  years.   Recently,  exploration  for  gold  and  diamonds  has  increased 

throughout  the NWT, Manitoba, Saskatchewan and Nunavut, and exploration for base 

metals (zinc, copper, nickel) is also occurring. Much of the recent exploration activity has 

occurred  northwest  of  the  Beverly  range,  on  the  range  of  the  Bathurst  caribou  herd 

(details of this activity will be outlined later), however prospecting permits and mineral 

claims are active on the Beverly caribou range, including on the calving ground. 

The  conflict  existing  between  aboriginal  caribou‐hunting  communities  and 

government  agencies  prior  to  the  formation  of  the Beverly  and Qamanirjuaq  caribou 

management board has been described by a number of authors (Osherenko 1988b, Cizek 

1990,  Scotter  1991,  Thomas  and  Schaefer  1991,  Usher  1993).    In  1978,  a  Caribou 

Management Group, made  up  of  government  biologists  from  the  provinces  and  the 

Northwest Territories was  established  to develop  a management plan  for  the Beverly 

and  Qamanirjuaq  barren‐ground  caribou.    The  Group  soon  realized  that  its  efforts 

would  fail  without  the  involvement  of  the  aboriginal  communities  located  on  the 

caribou  ranges.    Rather  than  be  pulled  into  a  government‐driven  process, Dene  and 

Metis  groups  in  Manitoba,  Saskatchewan  and  the  Northwest  Territories  initially 

resolved to form an aboriginal‐only caribou management board that would include both 

treaty  and  non‐treaty  peoples  as  traditional  aboriginal  hunters.    The  subsequent 

“Snowdrift (Łútsël K’é) Resolution” drafted in 1981, was an attempt to create a caribou 

management  institution outside of partnership with government.   Communities feared 

that a partnership with government would serve to erode existing aboriginal and treaty 

  107 



 

rights  and unfairly narrow  the  eligibility of hunters  to  join  the management group  if 

they were not officially recognized as “treaty” hunters (Kendrick 1994, Spak 2001:95‐96). 

A year  later,  communities agreed  to a management partnership with government.  

The  political  climate  of  the  time would  not  accord  any  authority  or  resources  to  an 

aboriginal‐only board and aboriginal communities wanted to achieve more influence in 

resource management decision‐making.   While  the Board has evolved over  the  last 20 

years,  it  has maintained  its  structure  as  an  advisory  group  to  government ministries 

where the majority of members are representatives of aboriginal communities located on 

the ranges of the Beverly and Qamanirjuaq caribou herds. 

The  Board  represents  20  traditional  caribou‐hunting  communities.    There  are  9 

representatives from aboriginal communities, and 5 members from provincial, territorial 

and  federal  government  agencies.    The  Board  advises  government  agencies  in  each 

jurisdiction, providing recommendations on caribou  issues.   Łútsël K’é has always had 

an  individual  from  the  community  sitting on  the Board.   During  the  author’s  stay  in 

Łútsël K’é, a number of recurring  issues at  the  local  level  reverberated with  the major 

action items in the BQ Board’s management plan, emphasizing the need for an apolitical 

inter‐jurisdictional forum for local concerns to be expressed. 

Inter‐jurisdictional  issues  can  be  safely  discussed  by  members  of  the  BQ  Board 

despite  changing  degrees  of  government  recognition  of  aboriginal  property  rights, 

harvesting  rights  and  title  to  land.    Łútsël  K’é  is  not  atypical  of  other  communities 

represented by the Board, facing complex resource management issues in the area of the 

barren‐ground  caribou  range  where  the  community  is  located.    In  the  Łútsël  K’é 

traditional  land use  area, overlapping  claims of neighboring  territorial  and provincial 

claim  groups  complicate  land  use  planning  and  self‐governance  aspirations.   Mining 

developments  and  government  hydro‐development  proposals  make  a  great  deal  of 

work  for  a  community  of  less  than  400  people  attempting  to  respond  to  the 

environmental  assessments  of  industrial  projects  on  the  range.   Moreover,  roads  and 

shifting herd movements have increased the hunting pressure in the lands surrounding 

Łútsël K’é in the last two years.  Łútsël K’é sits at the boundary of Treaty 8 and 11 and 

  108 



 

on the cusp of the territorial division between the North and South Slave regions.  These 

administrative  divisions  have  left  the  community  with  a  number  of  difficult  trans‐

boundary  issues  to  negotiate.    Land  claims  processes  divide  families  and  their 

membership  in  future  aboriginal  jurisdictions where  claims  settlements or may  erode 

treaty  rights  or  treaty  implementation  remains  unsettled.    Zonation  for  fire‐fighting 

priorities  leave  the  community  on  the  edge  of  the North  and  South  Slave  fire  zones, 

complicating  community  pleas  for  fire  suppression  activities  in  critical  Beverly 

wintering grounds lying both north and south of fire zones that divide the community’s 

land use area. 

The author kept track of the number of meetings the Łútsël K’é Wildlife, Lands and 

Environment Committee  (WLEC)  held  on  caribou‐related  issues  in  the  year  between 

March 2000 and 2001.  More than half of all the WLEC meetings (n=60) discussed issues 

related  to caribou and  the effects of roads, mines,  fires and  increased hunter access on 

the herds in the Łútsël K’é area.  One‐third of all meetings in the same time period were 

meetings with mining companies operating  in  the Łútsël K’é  traditional  land use area 

and environmental boards associated with the mines.   Almost without exception, these 

meetings  discussed  the  concerns  of  community members with  the  effects  of mining 

activity on barren‐ground caribou. 

The BQ Board has created a space for communities in one jurisdiction to voice their 

concerns about development  in other  jurisdictions on  the caribou range.   For  instance, 

the Saskatchewan and Alberta  traditional  caribou‐hunting  communities are  concerned 

about  the  effects  of  an  inter‐community  trail  system  and  all‐weather  road  to  be 

developed in Nunavut.  All current road options meet north of Nueltin Lake in Nunavut 

where the caribou stage (gather) in the spring.  Aboriginal communities in the territories 

and  the provinces are  concerned about  road networks and winter  roads  that are now 

pushing  into  the wintering  areas of  the barren‐ground  caribou.    It  is now possible  to 

drive  to  the  wintering  areas  of  the  Beverly  and  Qamanirjuaq  herds  in  Manitoba, 

Saskatchewan and the NWT.   There may be options to turn over control of portions of 

  109 



 

these roads to traditional caribou‐hunting communities in these areas and allow them to 

restrict access to the caribou wintering grounds. 

Roads create even more of a concern about increased access because treaty hunting 

rights now give aboriginal people who have not traditionally hunted caribou (or hunted 

caribou in a certain region) to hunt outside of their traditional territories without quota 

restrictions.   The gravel  to build  the roads  in  the Kivalliq region (west side of Hudson 

Bay)  of Nunavut will most  likely  come  from  some  of  the  eskers  that  caribou use  for 

travel and winter roads will follow different corridors than all‐weather roads (increasing 

the  impact of  the  road network).   One of  the  suggested  corridors  to Baker Lake goes 

right  through  the  calving  grounds  of  the  Qamanirjuaq  caribou  herd.    Community 

representatives  sitting  on  the  BQ  Board  warn  government  representatives  from  the 

departments proposing to build roads in the barren‐ground caribou range, that it is the 

elected  Chief  and  Council  of  the  aboriginal  communities  affected  that  must  invite 

consultation with governments about roads, not the aboriginal representatives sitting on 

the BQ Board. 

While  the BQ Board’s  recommendations  to government agencies are advisory and 

not  binding,  community  representatives  warn  that  at  times  governments 

inappropriately  interpret  the  Board’s  positions  and  co‐opt  them  in  order  to  drive 

decision‐making in the regions without properly consulting the aboriginal communities 

affected.  For instance, Saskatchewan aboriginal communities feel that the Saskatchewan 

government interpreted the BQ board’s support of protected areas on the barren‐ground 

caribou range “aggressively” by interpreting the BQ Board’s generic statement as a full 

endorsement  of  the  Saskatchewan  representative  areas  network  (protected  areas 

planning) requiring little further “consultation” with Saskatchewan communities. 

The BQ Board has  entertained  suggestions  to expand Board membership over  the 

years as barren‐ground caribou  range use has expanded since  the early 1980s and  the 

political  realities of aboriginal  communities have  changed with  the  settlement of  land 

claims.    However,  no  definitive  changes  have  been  made  as  yet.    The  political 

implications of expanding membership often get  too heated.   There  is  the question of 

  110 



 

whether  the  BQ  Board  in  future  years  will  represent  all  “aboriginal  users”  (whose 

traditional  land use  is off‐range) or  just “traditional aboriginal users”  (traditional  land 

use  is on‐range)  in future.   The Board  is at times divided on certain  issues, such as the 

commercial  sale  of  caribou  meat  in  Nunavut.    Nunavut  has  gone  ahead  with  the 

commercial  sale of  caribou meat  since  it has  the political power  to do  so, despite  the 

discomfort  of  many  Dene  communities.    Another  on‐going  issue  of  representation 

relates to the capacity of community representatives to effectively present the Board to 

communities  and  the  communities’  views  to  the  Board.    For  example,  in  northern 

Saskatchewan  there are no  regional wildlife organizations.    It  is not even possible  for 

aboriginal Saskatchewan representatives to make visits on regularly scheduled flights to 

some  communities  (even  if  the  finances  existed  to  pay  for  such  visits).    The 

representative  from  Black  Lake  is  attempting  to  represent  somewhere  between  7000‐

8000 people  living  in  remote  communities  (The 2002 BQ Agreement now allows both 

Saskatchewan and Nunavut  to  increase  the number of representatives appointed  from 

each region to the Board from two to three members). 

There  is  some  sense  of  frustration  among  BQ  Board members  that  they  are  still 

attempting  to  achieve  the  same  action  items  they were  20 years  ago.   This may  be  a 

frustration with the Board’s effectiveness, but it is also a sign of how complex and how 

difficult  it  is develop and maintain a big picture view  in a multi‐jurisdictional, multi‐

cultural and multi‐lingual  setting  for  the management of barren‐ground caribou.   The 

ranges of the Beverly and Qamanirjuaq caribou herds alone encompass an area as large 

as the province of Alberta and spanning two time zones.  The message is, perhaps, that 

caribou co‐management is “a bigger job than anyone expected” (Kruse et al. 1998). 

 
4.5.2 Ba hurs  Caribou Management Planning Committee t t

A  requirement  to  develop  a  Bathurst  Caribou  Management  Agreement  was  a 

recommendation of the panel appointed to review the BHP (diamond mine) project, the 

Diavik  (diamond mine) comprehensive study and a stipulation of  the TłiCho  (Dogrib) 

Final Agreement,  initialled  in  September  2002  (TłiCho  Final Agreement,  Chapter  13, 

  111 



 

section  12.9.2).    The  Bathurst  Caribou  Management  Planning  Committee  has  been 

meeting since February 2000, and a draft agreement was put  together  in  the spring of 

2000.  The hope is that a management plan will be developed by 2003.  

The  co‐management  of  the  Bathurst  herd  is  therefore  partially  rooted  in  crisis 

(recommended with  impending mining development)  and  legally  required  through  a 

claims‐based (TłiCho agreement) scenario. Signatories to the agreement are expected to 

include  the  Nunavut  communities  of  Cambridge  Bay  and  Kugluktuk,  the  Akaitcho 

communities of Dettah, N’Dilo, and Łútsël K’é, the North Slave Metis Alliance, and the 

entire  TłiCho  (Dogrib) Nation.    The  Planning  Committee  has  already  commissioned 

State of the Knowledge reports on the available scientific and traditional knowledge of 

the Bathurst caribou herd. 

A year‐long satellite monitoring program of Bathurst caribou shows  that  this herd 

moves  along migration  corridors  previously  identified  by Dene  elders  (Elliot  1997a).  

Bathurst  caribou  give  birth  in  early  June  near  Bathurst  Inlet  approximately  700  km 

northeast  of  Yellowknife.    Their  migration  takes  them  towards  Great  Slave  Lake, 

through the heart of the mineral‐rich Slave Geological Province.   Their range covers an 

area  of  approximately  250  000  square  km,  four  times  the  size  of Nova  Scotia.    The 

Bathurst  migration  route  and  calving  grounds  bring  them  near  or  through  areas 

currently being explored or developed for diamond and metal extraction (Elliot 1997b).  

There  is documented knowledge of  the expansion and contraction of  the area used by 

caribou herds  from year‐to‐year, as well as evidence  that  the  selection of calving  sites 

shifts annually. 

Where does Łútsël K’é sit in the Bathurst caribou herd management scenario?  As an 

aboriginal  group  still  negotiating  the  implementation  of  its  treaty,  Łútsël K’é  is  in  a 

challenging position.  It is a community participating in a process linked to the claim of a 

group  with  conflicting  and  overlapping  boundaries  with  its  traditional  lands.    An 

overlap in hunting areas with neighbouring communities has led to some conflicts over 

caribou wastage in the last few years.  Łútsël K’é, as an Akaitcho community, also faces 

the  dilemma  of  participating  in  a  resource  management  board  established  under  a 

  112 



 

process  (the  TłiCho  agreement)  that Akaitcho  negotiators  feel  threatens  the Akaitcho 

communities’ aboriginal rights in lands where overlapping use occurs.  The one binding 

force behind  all  communities’  commitment  to  the  ratification of  the Bathurst Caribou 

Management Agreement, is the stipulation that the Agreement must make community‐

based monitoring of the herd a priority of the management plan.  Chapter 7 will look at 

the  implications  of  community‐based  monitoring  on  the  future  of  co‐management.  

Monitoring has become the rallying cry of aboriginal communities’ push for active and 

fundamental participation  in caribou management decision‐making and has quite a bit 

of support among caribou biologists as well. 

With  increased understanding  in  recent  years  of  the  extent  of  the  overlap  among 

barren‐ground  caribou  ranges,  and  the  effects  of  developments  like  mining  and 

associated road networks, the need for bioregional approaches to caribou monitoring are 

increasing.   The  following section discusses  the need and  impetus  for caribou “super‐

boards” linking the management of individual herds, or at the very least increasing the 

ties between individual caribou management organizations. 

 

4.6 “Supe -Boards”: Barren-Ground Caribou Range Ove lap  r r
 
Discussions of the overlap of barren‐ground caribou herds  inevitably  lead to a domino 

effect.    Inter‐connected management  issues rapidly become apparent: concepts of herd 

intermixing are connected with concepts of herd “discreteness” that are then connected 

to  interpretations of population survey results.   The  interpretation of whether declines 

are  real or  related  to  inter‐mixing,  then may have significant  impacts on  the ability  to 

maintain use priorities, achieve future harvest  limits  if needed  in the future, as well as 

the ability to enforce those limits.  The shared allocation of limited commercial harvests 

is already an  issue.    In many parts of  the  range,  communities are hunting  from more 

than one herd.   How are decisions about harvest allocations to be made?   Overlap and 

inter‐mixing  issues  are  also  fundamental  to  the  progress  of  understandings  of  the 

cumulative effects of development on barren‐ground caribou ranges.  It is possible that 

  113 



 

the viability of herds dependent on discrete  calving grounds  is  linked  to behavioural 

interaction between herds.  These issues were discussed at greater length in Chapter 3. 

Caribou biologists are concerned that caribou monitoring programs are too localized 

and uncoordinated to effectively note changes occurring in the barren‐ground herds that 

are indicative of disturbance (Messier cited in Larsen 1998).  Satellite collaring data have 

revealed  that  animals  from  the  Bathurst,  Ahiak  and  Qamanirjuaq  herds  have  all 

wintered  in  the  range of  the Beverly caribou herd  in  recent years  (see Appendix 7  for 

further discussion of caribou survey techniques).  A number of aboriginal communities 

comment that they are seeing a mix of animals, probably from different herds,  in their 

hunting  areas.    For  example,  Łútsël  K’é  hunters  may  encounter  animals  from  the 

Bathurst, Beverly, Ahiak  and possibly  the Qamanirjuaq herds  in  their winter hunting 

areas and possibly also animals from the Southampton Island and Dolphin Union Island 

herds (see Chapter 1, Fig. 1.3; the Dolphin Union herd migrates from Victoria Island to 

the mainland). 

Recognizing  range  overlap  and  inter‐mixing  is  extremely difficult.    Satellite  collar 

data show that the Bathurst and possibly other herds are currently wintering in critical 

Beverly wintering  grounds.   However,  the  opposition  of many  elders  to  the  use  of 

satellite  collars  (there  are  no  collars  on  Beverly  animals) means  that  it  is  difficult  to 

determine the status of the Beverly herd in the face of significant overlaps in wintering 

grounds.   Despite  concerns  from  Saskatchewan  communities  that  the Beverly herd  is 

displaying unusual movements and a possible decline in body condition, Nunavut sees 

no need for a census survey at the current time (Nunavut communities are estimated to 

take  less  than  10  percent  of  the  total  annual  harvest  from  the Beverly  herd.   Mining 

and/or  road developments  are  slated  to be developed  in or very  close by  the  calving 

grounds of the Bathurst, Beverly and Qamanirjuaq caribou herds.  Chapter 3 illustrated 

just how much the biological recognition of distinct herds and ranges has changed in the 

last 50 years. 

The  status  of  governance  issues  and  responsibilities;  from  federal,  provincial  and 

territorial government agencies to aboriginal self‐governance, is at times as mixed as the 

  114 



 

behaviour  of  the  caribou  themselves  on  the  ranges  of  the  Bathurst,  Beverly  and 

Qamanirjuaq herds. 

 
4.7 Caribou and Mining in the Canadian North 
 

That the Indians know of many a [gold deposit is also a foregone conclusion. 
But it is impossible to get a word out o  them  The yellow metal will bring 
m s ortune upon moose and car bou  that is what they imag ne (Ingstad 1992:28 
– originally published in 1931). 

]  
f .

i f  i ;  i

 
Mining and mineral exploration has a long history in the Canadian North (Fondahl 1997, 

Keith  et  al.  1981).   The  accounts  of  early  explorers,  traders, missionaries  and  the  oral 

histories of aboriginal peoples,  record  the extraction and  trade of metals  in  the North 

(such  as  copper)  by  aboriginal  peoples  before  the  arrival  of  Europeans  (RCAP  1996, 

Hearne 1809).  However, large scale and pervasive exploration activity began soon after 

the Klondike gold rush  in  the  late 1800s and by  the  late 1930s  there were hundreds of 

prospectors working  in the Northwest Territories, many of them  in the Łútsël K’é area 

recognized as “caribou country” by Europeans since the early fur trade.  The early 1930s 

were marked by a uranium exploration rush.   By the  late 1930s there was a transfer of 

interest to a different mineral and most claims were staked as potential gold finds.  Early 

mineral exploration (and fur trade) activities were fueled by caribou meat.  As many as 

8‐10  000  carcasses were  brought  to  the  Fort  Rae  post  on  an  annual  basis  to  supply 

exploration and trading activities until the arrival of steamboats in the Great Slave Lake 

area (Mackenzie‐Scott 1998:4). 

The  influence of mining exploration activity on  the barren‐ground caribou range has 

accumulated since the 1930s.   While the development of a mining project now requires 

extensive  environmental  review,  permits  for  exploration work  continue  to  be  issued 

without any need for environmental assessment.  Some argue that it may be exploration 

activity, “a death by a  thousand cuts”  that has as much accumulated affect on caribou 

habitat as a mine  in  full production.    In addition, winter  roads built  to mine  sites are 

significantly  increasing access  to  the caribou  range.   Approximately half of all hunters 

  115 



 

(aboriginal and non‐aboriginal NWT  residents) of  the Bathurst herd of  the use winter 

roads to access the animals (Case et al. 1996:22). 

Critics argue that because Canada’s northern mining legislation originates before the 

turn  of  the  century,  it  is  impossibly  ill‐equipped  to  address  the  scale  and  pace  of 

contemporary mining activity  (Bankes and Sharvit 1998, O’Reilly 1998a).    It  is argued 

that  mining  regulations  should  be  based  on  the  knowledge  and  needs  of  northern 

communities.  First Nation communities have endured a historical relationship with the 

mining sector marked by a lack of consultation and consent prior to development. 

In recent years, considerably more consultation  is required by  the mining  industry 

with  the  aboriginal  communities  whose  traditional  territories  include  mining  claim 

blocks  or  full‐scale mining  developments.   However,  federal  legislation  continues  to 

allow  those with mineral exploration  interests  to enter and stake mining claims  in  the 

traditional  lands  of  aboriginal  peoples  often with  unsettled  land  claims.   Land  claim 

negotiations  are  then  further  complicated  by  federal  obligations  to  compensate  such 

third party interests should mining claim blocks lie within land claim settlement areas.  

Many  argue  that  this  scenario  inherently  prejudices  the  fiduciary  obligation  of  the 

Canadian government  to negotiate  land  claims  in good  faith.   The  1973 Paulette  case 

resulted in the adoption of a legal caveat on all Crown land in the territories.  Essentially, 

the  caveat  is  a warning  to  developers  that Crown  land  is  subject  to  aboriginal  land 

claims. 

Despite  these  problems,  the  Department  of  Indian  Affairs  and  Northern 

Development, the federal department responsible for Crown lands in the territories, has 

stated  that  it will not commit  to any changes  in northern mining  legislation until after 

land  claims  are  settled.   Not  only  are  lands  staked  and  claimed  by mining  interests 

potentially removed from land selection processes, but this “free‐entry” system of land 

disposition for mineral development affects the ranges of the barren‐ground caribou.  

The  first  economically  viable  diamond  find  in  the  Northwest  Territories  was 

discovered  in  1989,  leading  to  the  negotiation  of  a  deal  to  develop  the  find  in  1990 

(Wismer 1996).  The find at Lac de Gras, NWT, precipitated the largest mineral staking 

  116 



 

rush  in world history.   The 10 year period prior  to  the Lac de Gras  find saw a yearly 

average  staking of one million acres  in  the NWT.   The 2 ½ year period  following  the 

announcement of  the BHP‐Diamet deal  to develop  the  find  saw  a  total of  close  to  50 

million  acres  of Crown  land  staked  for mineral  development  (Reynolds  1996).    This 

massive  land area  stretches north  from Great Slave Lake  to Kugluktuk  (Coppermine), 

west to Great Bear Lake and east to the Keewatin region with efforts focused in the Slave 

Geological Province.   The  1973  legal  caveat placed  on Crown  lands  in  the NWT was 

seemingly  forgotten  in  the  staking  rush.   The  federal government  stands  to  collect $7 

billion  in  revenues  from  the  Ekati mine  alone  while  BHP‐Billiton  will make  $40‐50 

billion over the 25 year life of the mine (of the original three pipes slated for extraction) 

(O’Reilly  1998a).   The  federal  government  has  issued BHP‐Billiton  21‐year  renewable 

mining leases.  The federal department of Indian Affairs and Northern Development has 

stated that the Dene will not be allowed to select land within BHP‐Billiton’s 4000 sq. km 

claim block, an area  lying within  the  traditional occupancy areas of a number of Dene 

communities (O’Reilly 1998b).  In early 2003, a second diamond mine, the Diavik mine, 

opened for production, not far south of the Ekati mine site.  Two more diamond mines, 

owned by DeBeers Canada, the Snap Lake and Kennady Lake projects, are projected to 

start production in the next several years. 

The 350 000  strong Bathurst barren‐ground  caribou herd,  already one of  the most 

accessible  herds  in  the NWT, migrates  through  the Ekati  and Diavik mine  sites  each 

spring and fall.  A report about the behaviour of Bathurst caribou around the Lupin gold 

mine at Contwoyto Lake (within 150 km of the Ekati mine) shows that Bathurst caribou 

use tailing ponds, roads and airstrips at the mine site because open, unvegetated areas 

have  fewer mosquitoes  and provide  easier  sightings of predators.    In  fact, “the  study 

showed  that  if you build a mine, you are building spaces attractive  to caribou”  (Gunn 

quoted in Elliott 1997a).  However, such studies are not evidence of the compatibility of 

caribou  habitat  needs  and mining  activities.   Aboriginal  communities  located  on  the 

barren‐ground caribou range fear that mining is limiting and changing herd movements.  

Monitoring  studies have documented  the  splitting of  the Bathurst  caribou herd at  the 

  117 



 

Lac de Gras (Ekati) mine sites for the past few years.   This is a phenomenon that Dene 

communities  say  is  not  usual  (Meyers  Almey  1997).    Chapter  6  details  Łútsël  K’é 

hunters’  and  elders’  observations  of  the  possible  effects  of  mining  and  exploration 

activity on barren‐ground caribou migratory patterns. 

The division of  the herd, and other shifts  in behaviour, are  increasingly noticed by 

communities.   A  bulk  exploration  plant  and  the  BHP  Boston  gold mine  are  located 

within 25 km and less of areas used for calving by both the Bathurst and Ahiak (Queen 

Maud  Gulf)  caribou  herds,  and  the  federal  government  has  already  contributed  $5 

million  towards  a  feasibility  study  to  construct  an  all‐season  road between  the Lupin 

mine and Bathurst Inlet on the Arctic Ocean (Fig. 4.1). 

 

  118 



 

Figure 4.1: Selected  Roads and Mines on the Barren-Ground Caribou Ranges

 

Current and proposed road networks on the ranges of the caribou harvested by 

Łútsël K’é Dene include: 

 
• the Tibbitt – Contwoyto winter road, running from the end of the Ingraham trail just 
outside of Yellowknife to the Lupin gold mine (length) 
 
• proposed all‐weather road from Lupin mine to deep water port at Bathurst Inlet (runs 
through calving grounds of the Bathurst caribou herd 
 

Northern jurisdictions are attempting to develop their economies in isolated regions 

with  high  unemployment  rates  and  high  costs  of  living.    They  face  the  unenviable 

challenge  of  trying  to develop mining projects  that do not  force  a  choice  to be made 

between caribou and mineral extraction.   In recent years, diamond mines developed in 

the NWT have had to meet legal obligations to enable traditional knowledge studies in 

the “caribou country” where mine sites are  located and to develop caribou monitoring 

projects with traditional caribou‐hunting communities.  The following sections describe 

these efforts. 

  119 



 

 
4.7.1 The Mining Industry, Traditional Knowledge and Caribou 

Monitoring 
 

During the environmental assessment of the Ekati (BHP) mine, the federal Minister 

of  the  Environment  promised  that  the  environmental  review  of  the mine would  be 

carried  out  “in  the  spirit  of  the Canadian  Environmental Assessment Act”  (the  BHP 

review  was  carried  out  under  the  predecessor  of  the  Canadian  Environmental 

Assessment Act, the 1984 Environmental Assessment Review Process Guidelines Order) 

(O’Reilly 1996).   Perhaps as a  result of  this promise,  the  federal government  took  the 

unprecedented  step  of  insisting  that  BHP  meet  a  number  of  requirements  before 

receiving all the permits they would need to begin the Ekati project: 

• to formulate a legally‐binding environmental agreement outlining the company’s 
commitment  to environmental monitoring programs and  to  the prevention and 
mitigation of environmental impacts; 

 
•  to negotiate  impact and benefit agreements with communities  surrounding  the 
mining claim block; and, 

 
• to support the Northwest Territories’ commitment to make progress on a territory‐
wide strategy to protect environmentally significant areas 

 
As  a  result  of  federal  requirements  and  the  concerns  voiced  by  First  Nation 

communities  at  environmental  assessment  hearings,  the  following  ties  between 

aboriginal  communities  and  the mining  industry  have  come  about.    These  ties  are, 

perhaps, an unprecedented  form of  industry‐aboriginal community co‐management  in 

caribou  country.   The  following discussion will  focus on partnerships between  Łútsël 

K’é and the mining companies with mine sites or proposing mineral development in the 

community’s traditional use area. 

In  December  1994,  a  federal  environmental  assessment  panel  was  appointed  to 

review the environmental and socio‐economic effects of the diamond mine proposed by 

BHP Diamonds Inc. and  the Blackwater Group (referred  to as BHP  in 1994, now BHP‐

Billiton). 

  120 



 

The Panel recommended  that  the Government of Canada approve  the BHP Project 

subject a number of recommendations including: 

 

Recommendation on Traditional Knowledge The Panel recommended that the federal 

government  develop  a  policy  on  the  inclusion  of  traditional  knowledge  in 

environmental  assessment.    The  policy  was  developed  in  consultation  with  the 

Government  of  the Northwest  Territories  (GNWT), Aboriginal  peoples  and  industry.  

The  panel  recommended  that  the most  immediate  need  is  to  set  out  guidelines  and 

standards  for  traditional  knowledge  that  developers  are  expected  to  meet  when 

preparing  environmental assessments.   There  is a  continued  struggle  to develop  such 

guidelines, several years after  the  release of  the environmental assessment of  the BHP 

Diamond Project.  Moreover, the role and responsibility of government and industry in 

this area is not clearly defined.  

 

Recommendation on Caribou The Panel recommended that BHP be required to submit 

a  detailed  caribou  monitoring  and  management  plan  for  review  and  approval  by 

DIAND and the GNWT prior to the commencement of mining.  Monitoring at the BHP 

mine site has occurred since the mid‐1990s.  An effort bringing BHP (now BHP‐Billiton), 

Diavik and DeBeers  (all mining companies), communities and government  together  to 

set up standardized monitoring in mining block areas began a couple of years ago.  

The Panel further recommended that governments consider establishing a Bathurst 

caribou management board.   The Bathurst Caribou Management Planning Committee 

started work to establish a Board in early 2000. 

 

Mining companies see contributions to TK studies as a means of setting up regional 

databases  to  use  community  knowledge  to mitigate  their  impacts  on  cultural  values.  

Mining companies are  legally obligated  to do so, but have  lodged complaints with  the 

Canadian Environmental Assessment Agency that  incorporating traditional knowledge 

and  respecting  cultural  values  in  their  operations  is  unlikely  unless  peer  review  and 

  121 



 

intellectual property  issues are reviewed.   Communities see  the  funding of TK studies 

by mining companies as an obligation to give communities the resources to monitor the 

activities of  the companies and  their effects on community values.   However, without 

settled treaty rights, and guidelines and protocols to steer the mining industries through 

this process and  to help aboriginal communities  feel secure  that  their aboriginal rights 

and collective  intellectual property rights are not at risk,  it  is difficult  to envision how 

the  needs  of  either  the mining  industry  or  aboriginal  communities will  be met.   The 

establishment of  the West Kitikmeot Slave Study Society made some  in‐roads  to meet 

the  differing  and  many  times,  conflicting  needs  of  the  mining  industry  and  the 

aboriginal  communities  affected  by  mining  development  in  the  Slave  Geological 

province stretching north of Yellowknife to the Arctic Ocean. 

 
4.7.2 We  Ki ikmeot Slave S udy Society st t t

One  significant  result  of  the  federal  panel’s  review  of  the  BHP  project  was  the 

establishment of  the West Kitikmeot Slave Study Society (WKSS).   The WKSS received 

funding contributions from government agencies and mining companies toward a five‐

year run of baseline research in the Slave Geological District (encompassing most of the 

Bathurst caribou herd’s range).  The WKSS Society now exists as an interim organization 

to fill in the transition period before a permanent environmental monitoring program is 

implemented in the Slave Geological region. 

The WKSS Society was a partnership of aboriginal and environmental organizations, 

government and  industry.   There were nine  founding partners with a majority of  five 

aboriginal  members.    The  independent  chairperson  was  chosen  by  the  aboriginal 

members. Eleven aboriginal communities from the Northwest Territories and Nunavut 

in  all  were  represented  by  the  aboriginal members.    The  nine member  partnership 

developed  terms‐of‐reference  and  a  five  year  research  program  design  based  on  the 

value  of  including  both  traditional  and  scientific  knowledge.   This  research  provides 

data  for decision‐makers  of Canadian,  territorial  and  aboriginal  agencies  in  the  Slave 

Geological province. 

  122 



 

The WKSS  has  had  quite  an  impact  on  the  research  resources  available  to  First 

Nation  communities.    Łútsël K’é has  carried out  traditional knowledge  studies on  the 

east arm of Great Slave Lake as well as a  traditional knowledge  study on community 

health.    The  following  table  outlines  the  traditional  knowledge  and  caribou  research 

carried out as a result of WKSS support and funding (Table 4.1): 

Table 4.1:  
Traditional Knowledge Studies and Caribou Studies Funded by the  

West Kitikmeot Slave Study Society
T aditional knowledge s udiesr t : hab tat i
Traditional Ecological Knowledge Research in the Kache Kue Study Region
Habitat of Dogrib Traditional Territory: Place Names as Indicators of Bio-geographical 
Knowledge

T aditional knowledge s udiesr t : community-based monitoring 
Traditional Knowledge Study on Community Health  
A Community Based Monitoring System in the Slave Geological Province
Final Report: Community Based Monitoring

T aditional knowledge s udiesr t : Caribou s udies t
Traditional knowledge on the Relationship between Caribou Migration Patterns and 
the state of caribou habitat
Tuktu and Nogak Project - Inuit Knowledge about Wildlife in Bathurst Inlet: Focus on 
Caribou and Calving Areas

Scien i ic Caribou studiest f  
Bathurst Caribou Calving Ground Studies 
--- Influence Of Nutrition And Human Activity On Calving Ground Location 
--- Prevalence and Intensity of Gastro-intestinal Nematode Parasitism in the Bathurst 
Caribou Herd, 1998-99  
Seasonal Movements of the Bathurst Caribou Herd
Summer Behaviour of Bathurst Caribou Herd 
--- Summer Behaviour of Bathurst Caribou at Mine Sites and Response of Caribou to 
Fencing and Plastic Deflectors 
--- Effect of Gravel Road and Tailing Pond Dust on Tundra Plant Communities near 
Lupin Mine, NWT 

 

Since 1999, initiatives related to the research done by WKSS are in the works: 

• establishment of a  regional monitoring agency  in  the Slave Geological Province area 
(roughly the same area as the WKSS area) 
 
•  implementation  of  cumulative  effects monitoring  in  the NWT under  the Mackenzie 
Valley Resource Management Act 

  123 

http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_habitat/08_tradEcoKacheKue.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_habitat/08_habDogribTT.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_habitat/08_habDogribTT.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_community/08_tksComHealth.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_community/08_comBasedMon.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_community/08_tksComHealth.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_caribou/08_dogribTKRelation.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_caribou/08_dogribTKRelation.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_caribou/08_tukNogProj.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_caribou/08_tukNogProj.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_caribou/08_nutrition.htm
http://www.wkss.nt.ca/HTML/08_ProjectsReports/08_caribou/08_seasonMove.htm


 

 
• set up of a Cumulative Effects Assessment and Management Framework in the NWT  
 

The WKSS Partners agreed that any plan for extending research in the WKSS area must 

fit  directly  with  these  other  discussions,  and  with  on‐going  efforts  to  implement  a 

Nunavut General Monitoring Program in the West Kitikmeot region. 

An  interim  research  and monitoring  agenda  and management  structure  has  been 

established to cover the transition period between the WKSS projects and the operation 

of a permanent monitoring program  in  the WKSS area.   The  interim agenda  explores 

mechanisms  to  provide  information  to  the  Nunavut  General  Monitoring  Program 

(NGMP)  and  the Mackenzie Valley Cumulative Effects Assessment  and Management 

Framework (CEAMF) (see Chapter 5 for further discussion). 

With  the  completion  of  the  traditional  knowledge  and  biophysical  studies 

engendered by the WKSS process, the need to develop protocols and guidelines to share 

information  between  traditional  caribou‐hunting  communities,  government  and  the 

mining industry is ever more apparent.  TK studies continue in communities like Łútsël 

K’é,  partially  through  the  continued  financial  contributions  of  diamond  mining 

companies.  A couple of organizations have been established over the last several years 

as  independent  “watchdogs”  aiding  communication  between  communities  and  the 

mining industry, and evaluating monitoring programs. 

 
4.7.3 Sharing Information about Change: Community - Mining 

Industry 
 

Aboriginal communities on  the barren‐ground caribou  range have,  to some extent, 

used  two  independent monitoring  boards  set  up  as  a  result  of  the  BHP  and Diavik 

environment  agreements,  to  communicate  their  environmental  concerns  to  mining 

companies.  The capacity of these organizations to express the traditional knowledge of 

communities  is questionable, however.   Moreover,  the cumulative effects of  increasing 

mining  activities  are  a  challenge  that  the  mining  industry,  communities  and  the 

independent watchdog organizations (monitoring boards) currently struggle with.  How 

  124 



 

can comprehensive monitoring and cumulative effects assessment be performed for all 

mine sites?  Government agencies, the mining industry and communities are looking for 

ways to standardize modeling, protocol and monitoring exercises. 

Communities face a challenge; the federal government’s position is that the Treaty 8 

Dene took treaty in exchange for giving up land.  Akaitcho Dene refute this position, but 

there is the continued problem of the federal government issuing permits and leases to 

mining companies.  The Akaitcho position is that companies can retain permits as long 

as  conditions  are met  to  fund  traditional  knowledge  studies,  but  this does  not  really 

provide control in Akaitcho lands.  Impact Benefit Agreements do not give the Akaitcho 

government  the  ability  to  stop  permitting  and  leasing.   The BHP‐Billiton  and Diavik 

environmental agreements require environmental monitoring to occur in the companies’ 

respective  claim  blocks.    For  the  first  two  years, GNWT, DIAND  and  the  companies 

share  the costs of monitoring,  thereafter, Diavik and BHP‐Billiton will cover  the entire 

costs.  

 

4.7.4 Environmental Monitoring Agencies and the Diamond Mines 
Aboriginal communities are concerned that the Ekati mine site and the winter road 

to  the mine,  are  affecting  the  spring  and  fall migration  of  the Bathurst  caribou herd.  

Thousands of animals pass  through  the BHP‐Billiton mining  claim block during  their 

migrations,  some  right  through  the mine  site  itself.   The winter  road  to  the mine,  the 

most northerly  ice road  in  the world,  is a  joint venture of BHP‐Billiton, Echo Bay, and 

DeBeers and extends north  from  the end of  the paved  road north of Yellowknife and 

extends  to  the Lupin mine  in Nunavut.   BHP‐Billiton has  approached  Łútsël K’é  and 

other  communities  to discuss  the  effects  of  the  road  on  caribou  and  the potential  for 

aboriginal participation in environmental monitoring of the road and the mine site.  This 

road is also of concern because it is increasing hunter access to the wintering grounds of 

the Bathurst caribou herd. 

The  Independent Environmental Monitoring Agency, set up as a result of  the BHP 

Environmental Agreement,  has  tried  to  push  for  a more  cohesive way  of  addressing 

  125 



 

cumulative effects on caribou and how  to mitigate  these effects.   However, any single 

mining  company  is  unwilling  to  accept  responsibility  beyond  their  claim  block  area.  

IEMA  hears  a  lot  about  communities’  historical  knowledge  of  caribou movements  at 

annual meetings where traditional knowledge studies funded partially or fully by BHP‐

Billiton are presented.   However the Independent Environmental Monitoring Agency’s 

mandate is to assist and not to carry out original research. 

The Environmental Monitoring Agency Board  is  the equivalent of  the Independent 

Environmental  Monitoring  Agency,  an  independent  monitoring  board  created  as  a 

requirement  of  the  Diavik  Environmental  Agreement.    The  Board  is  made  up  of 

representatives  from  the GNWT, DIAND, Diavik, Treaty 11, Yellowknives, Łútsël K’é, 

KIA, North Slave, Government of Nunavut and the Federal government. 

In  addition  to  the work  of  the  independent  environmental monitoring  agencies, 

BHP‐Billiton and DeBeers Canada have funded traditional knowledge studies in Łútsël 

K’é in recent years.  DeBeers Canada owns two diamond mine projects (currently under‐

going environmental reviews),  located south of the BHP‐Billiton and Diavik projects at 

Lac de Gras.  Neither of these projects is slated to begin full production for several years.  

In a rather unique move, DeBeers funded Łútsël K’é to write a chapter of the Snap Lake 

Project’s environmental assessment.  An agreement signed between DeBeers and Łútsël 

K’é  stipulates  that  DeBeers  cannot  unilaterally  edit  the  community’s  traditional 

knowledge report.  There is a direct connection between the rivers and streams leading 

from the DeBeers project sites to Great Slave Lake, representing ancient travel routes of 

the Dënesôłine  from  the  east  arm  of Great  Slave Lake  north  to  hunt  caribou  in  their 

wintering areas.  DeBeers has partially funded Łútsël K’é traditional knowledge studies 

of  the  waters  of  Desnedhe  Che,  that  include  the  headwaters  of  the  Lockhart  River 

(Aylmer Lake area), an area that is an important feeding ground for Bathurst caribou if 

not other herds as well. 

 

  126 



 

4.8 Protected Areas and Caribou 
 

The Government of  the NWT has recently  initiated  land use planning efforts aimed at 

identifying  critical  caribou  use  areas  and  is  drafting  a  protected  areas  strategy.  

However,  these  efforts  are  at  the  very  least  controversial.   While  land  claims  remain 

unsettled, First Nations groups can feel as undermined by land protection, as they are by 

mining developments.    In Chapter  3,  a history  of  the  ties between  the  curtailment  of 

aboriginal rights and the establishment of protected areas on the barren‐ground caribou 

(and musk‐ox and wood buffalo) ranges was outlined.  It is in large part because of the 

history  of  hunting  restrictions  in  the  Thelon  Game  Sanctuary  and  Wood  Buffalo 

National Park,  that  the  community  of  Łútsël K’é  has  been  apprehensive  of protected 

areas and in the past opposed to proposals to develop a national park in the East Arm of 

Great Slave Lake.  

There are efforts  to protect  lands on  the barren‐ground caribou range.   The Thelon 

Sanctuary was first established by federal legislation in 1928 and includes a large part of 

the  Beverly  caribou  herd’s  calving  area.    However,  since  that  time,  protected  area 

initiatives  have  been  few.    Protected  areas  have  been  difficult  to  establish  given  the 

mistrust  aboriginal peoples have of  the processes  that  led  to  the  establishment of  the 

Thelon Game  Sanctuary  and Wood  Buffalo National  Park.   Aboriginal  peoples were 

prevented  from  engaging  in any kind of harvesting activities  in  these protected areas 

when  they  were  initially  established.    The  Dënesôłine  people  of  the  Northwest 

Territories  and Alberta  have  vivid memories  of  the  charges  laid  against  individuals 

found  in violation of  regulations  in  these protected areas  (Fumoleau 1977, Mackinnon 

1983, Abel 1993).  

In  1999,  the Government  of  the Northwest  Territories  initiated  a  Protected Areas 

Strategy  (PAS).    This  strategy  led  to  a  number  of  protected  areas  proposals  from 

aboriginal  communities.    In  the barren‐ground  caribou  range,  these proposals  include 

the Sahtu‐Dogrib proposal to protect the Horn Plateau, the Tłi Cho proposal to protect 

Mohwi  Trail  and  the  Łútsël  K’é  proposal  to  protect  the  Waters  of  Desnedhe  Che 

  127 



 

adjoining  the proposed national park  in  the  east  arm  of Great  Slave Lake  (Chief  and 

Council voted to support a proposed protected area in the region in the spring of 2001).  

Responsibility  for  implementing  the NWT‐PAS  is shared by  the  federal and  territorial 

governments working in partnership with communities, regional organizations and land 

claims bodies. 

First Nations  in various parts of  the barren‐ground caribou  range worry about  the 

effects protected areas may have not only on their harvesting rights, but on their larger 

aboriginal  rights.    Saskatchewan  communities  are  concerned  that  the  provincial 

Representative Areas Network will impose a process that eats away at aboriginal treaty 

entitlement  and  harvesting  rights.    Representatives  of  the Manitoba  Protected Areas 

Initiative emphasize that efforts cannot proceed without the full approval of aboriginal 

communities  in  the  region where  the  protected  area  is  proposed.    In  the Northwest 

Territories, Łútsël K’é has been very diffident toward pursuing a conventional national 

parks  process,  but  has  begun  considering  a  “tribal  park” model  for  the  East Arm  of 

Great Slave Lake, an area where an important barren‐ground caribou crossing exists on 

Artillery  Lake.    There  are  examples  in  other  areas  of  the  North  where  aboriginal 

communities  in  the process of negotiating  land  claims have been  told by government 

agencies  not  to worry  about  selecting  lands  in  a  certain  area where  the  community 

wanted  to protect because  they would  receive protection  through  territorial planning 

strategies.   Upon  settling  a  claim,  the  community  finds  that  the  area  they  hoped  to 

protect is now “open for business.”   Is it possible to develop comprehensive protection 

of critical barren‐ground caribou habitat when  there  is a mix and match of  legislation 

and protection options in different jurisdictions? 

 
4.8.1  A Protected Area in the Heart of Barren-Ground Caribou 

Country: The Thelon Game Sanctuary 
 

The Thelon Game Sanctuary (later named the Thelon Wildlife Sanctuary) was originally 

established  by  a  federal  order‐in‐council  in  1927  and  prohibited  any  hunting  (by 

aboriginal or non‐aboriginal peoples).  In 1930, by way of a second order‐in‐council the 

  128 



 

lands of  the  sanctuary were  removed  from mineral prospecting or  claims activity.    In 

fact, it was not legal to even enter the Sanctuary without a government permit after this 

time.  In 1956, the boundaries of the Sanctuary were changed to accommodate mounting 

pressure  from mining  exploration  interests, while  the  Sanctuary  increased  in  size  the 

western  portion was  removed  in  exchange  for  additions  to  the  north  and  southeast.  

Essentially, part of the traditional land use area of the Łútsël K’é Dene, was transformed 

from an area where all hunting and  trapping had been banned,  to an area completely 

opened  up  to  mineral  exploration.    In  the  late  1970s,  the  NWT,  having  gained 

jurisdiction over the Sanctuary just after the Second World War, decided to eliminate the 

need for individuals to obtain licences to travel within the Sanctuary.  

In  1986,  a  review  of  the  Thelon Wildlife  Sanctuary  conducted  under  the  federal 

governmentʹs Northern Mineral  Policy  led  to  an  enormous  outcry  by  aboriginal  and 

environmental  groups.    The  Beverly  and  Qamanirjuaq  caribou  management  board 

lobbied hard to prevent the opening of the area to mineral exploration.   The Sanctuary 

affords protection for a substantial portion of the Beverly caribou herd’s range.  In 1987, 

the NWT Chamber of Mines lobbied to remove the Caribou Protection Areas, designed 

to protect critical barren‐ground caribou habitat from mining exploration activity.  Both 

attempts  were  resisted,  though  a  formal  government  decision  confirming  that  the 

boundaries  of  the  Sanctuary would  not  be  changed was  not made  until  1990.    The 

Caribou  Protection Measures  have  primarily  lost  the  support  they  needed  to  remain 

effective  (primarily  the  funding  to up‐date  information about caribou protection areas 

and  to monitor  industrial  activity  in  neighbouring  areas).    There  is  even  a  proposal 

under consideration  to expand  the boundaries of  the Sanctuary by connecting  it  to  the 

Queen Maud Sanctuary located to the northeast of the Thelon area. 

 
4.8.2 The Propo ed Thelon Sanctua y Co-management Plan  s r
 

It  is clear, from both oral traditions, the  living memories of Inuit and Dene elders, and 

historical  accounts,  that  the  Dënesôłine  and  the  Inuit  have  extensive  regard  for  the 

  129 



 

Thelon area and have survived  in its lands for a very long time.   The introduction of a 

hunting ban in the last 70 years, has created a tension in the ability of aboriginal peoples 

to maintain a connection with  the Thelon area.    In 1980, a  failed attempt was made  to 

open  the  Sanctuary  to GHL‐holders  (aboriginal peoples with  recognized  treaty  rights 

(Raffan 1992:58).    In  the  summer of 1995,  Inuit and  Łútsël K’é Dene met at Warden’s 

Grove  in  the  sanctuary.   They  spoke of  the  regulations  and  restrictions on  aboriginal 

land use that had been imposed on the Dene and Inuit peoples.  Some argue that if these 

restrictions were to be removed, it would open the door to the arguments of the mining 

industry  that  the Sanctuary  should be opened  to other,  including  industrial,  land use 

activities  (Pelly 1996:149).   This  is arguable, given  that aboriginal harvesting rights are 

legally recognized in other protected areas, such as national parks, without the incursion 

of industrial activities. 

In  1996, both  the  communities  of Baker Lake  and  Łútsël K’é  established  land use 

planning committees  for  the Thelon Wildlife Sanctuary.   Both communities have been 

opposed  to opening  the Sanctuary  to mineral development.   However, both  Inuit and 

Dene peoples would like to see the Sanctuary opened to subsistence hunting.  The Łútsël 

K’é Dene and the Inuit of Baker Lake continue to meet to discuss the co‐management of 

the Thelon Wildlife Sanctuary.  

 
4.9 Conclusions 
 

This  chapter  has  described  the  institutions  that  have  affected  the  relationship  of  the 

Łútsël K’é Dene to the barren‐ground caribou ranges they call home.  The history of the 

effects of early Canadian government  restrictions on aboriginal hunting activities, and 

Dene efforts  to resist  these restrictions were outlined  in Chapter 3  in order  to describe 

the manner  in  which  alternative  resource management,  or  co‐management  systems, 

have arisen.  It has been through local efforts to resist colonial efforts to break Dene ties 

to  the  barren‐ground  caribou,  that  Dënesôłine  peoples  have  worked  within  co‐

management systems, often informally‐realized, to protect communal property regimes 

  130 



 

and relationships  to  the  land not recognized  in Canadian  legal  frameworks.   From  the 

use the Dënesôłine peoples made of discussions with treaty payment officers in the early 

part  of  the  20th  century,  to  negotiations  with  mining  companies  and  the  recent 

aboriginal‐to‐aboriginal  negotiations  for  the  co‐management  of  the  Thelon  Wildlife 

Sanctuary,  the Dënesôłine have continually  forged partnerships  to affirm  their ancient 

connection  to  the barren‐ground caribou ranges.   Co‐management venues are not only 

spaces where ecological  issues are discussed, but where  social and political  issues are 

addressed.   The  social  learning  involved has not only been about ecological  concepts, 

but about social‐ecological  linkages.   The  links between the Dënesôłine way of  life and 

the  barren‐ground  caribou  have  been  maintained  in  part  through  gradual  and 

progressive  recognition  by  the  Canadian  legal  system  of  the  communally‐held 

knowledge and property rights of aboriginal peoples.  However, these legal recognitions 

would have been of little significance if small and often remote aboriginal communities 

had not continually  insisted that their  links to the barren‐ground caribou be respected.  

Dënesôłine peoples access  to  the barren‐ground caribou  range was  limited  in  the past 

through  hunting  regulations  and  protected  areas  legislation.    This  access  was 

simultaneously  threatened  by  industrial  activity,  namely  mining  exploration  and 

development.   The Dene have continually negotiated with and  resisted  such activities 

that threatened their links with the barren‐ground caribou. 

A number of conditions must be realized in order to achieve cross‐cultural resource 

management,  whether  between  non‐aboriginal  and  aboriginal  peoples  or  between 

different  aboriginal  nations.    The  conditions  listed  below will  be  explored  at  greater 

length in Chapter 5: 

 
• the determination of proper and culturally appropriate representation during planning 
exercises 
 
• the creation of fundamentally new institutions in order to accord equal authority to 
traditional knowledge (a condition that is now part of territorial policy, but that many 
organizations are struggling to understand and meet) 
 

  131 



 

• the provision of independent cross‐cultural facilitators for the development of research 
protocol(s) 
 
•  the means  to  recognize and  respect  the context of aboriginal knowledge, knowledge 
that  is not purely technical, but  imbued with personal and societal responsibilities and 
relationships 
 

This  chapter  has  explored  co‐management  as  a  huge  range  of  partnerships, where 

power  relations  rarely  give  traditional  caribou‐hunting  communities  final  decision‐

making authority.   However, many of  these co‐management spaces,  though  they may 

not be formal organizations with a range of financial and technical resources, represent 

forums  where  the  conventionally  marginalized  voices  of  northern  aboriginal 

communities  are  increasingly  heard  and  the  complex  needs  of  the  barren‐ground 

caribou  they  derive  their  spiritual,  cultural  and  nutritional  survival  from,  are 

increasingly met. 

  132 



 

 
 

CChhaapptteerr 55
  
MMaakkiinngg  CCoonnnneeccttiioonnss  ––    
CCoommmmuunniittyy--BBaasseedd  IInnffoorrmmaattiioonn--SShhaarriinngg  iinn  
tthhee  NNoorrtthh  

 
 
 
 
Everybody gets so much 
information all day long that they 
lose their common sense. 

Gertrude Stein 1946 
 

It is this apparent fixation upon 
facts and practices that has 
disenchanted Indigenous experts. 
They see this as a denial of IK 
[Indigenous Knowledge] as a  
flexible and constantly evolving 
process. 

Assembly of First Nations 1995 
 

  
  
  

 
 

  133  



 

5.1 Chapter Summary 
 

Information‐sharing within an aboriginal community and with outside organizations is 

explored  in  this  chapter.    Semi‐directed  interviews  and  participatory  action  research 

relating  to  the  place‐based  “traditional  knowledge”  (TK)  of  the  community‐based 

institutions of  Łútsël K’é, Northwest Territories, Canada,  informs  the discussion.   The 

definition, documentation, protection and dissemination of TK, as well as mechanisms 

allowing  its  loss  and  revitalization  are  addressed.    The  connections  and  feedback 

between  resources,  information  about  resources  and  cultural  knowledge  is  outlined.  

Human  intentionality,  communication  and  technology  play  a  role  in  building 

knowledge sharing mechanisms.  These mechanisms are examined in the context of the 

technologies  (including oral  and written  communication) used by  the Dene people of 

Łútsël K’é  to  share  and document  knowledge  of  the  barren‐ground  caribou  (Rangifer 

tarandus) range.  

 
5.2 Introduction 
 

The  traditional  knowledge  of  aboriginal  communities,  with  cumulative  and  multi‐

generational experience in local environments, is increasingly seen as vital to sustainable 

resource management.   However,  this knowledge often  remains “silent.”   There are a 

variety  of  reasons  to  explain  why  the  knowledge  of  aboriginal  communities  is 

unexpressed in regional resource management settings.  Northern aboriginal peoples are 

developing  the  means  to  articulate  and  share  the  traditional  knowledge  of  their 

communities  within  both  local  and  larger‐scale  regional  frameworks.    Information 

management  systems  can  play  a  role  in  expressing multiple  aboriginal  perspectives 

about  resource  management  issues.    However,  this  is  challenging  if  information 

technology is to avoid homogenizing or de‐contextualizing resource information within 

mainstream resource management settings. 

The cost of collecting and interpreting information is one of the key impediments to 

resource management decision‐making at any spatial scale (Ostrom 1990).  The sharing 

  134  



 

of  information between aboriginal communities and external parties may decrease  the 

costs of  this decision‐making  to everyone  involved.   Shared  information systems have 

the  potential  to  create  innovative  learning  environments  when  the  knowledge  and 

institutions  of  the  aboriginal  communities  involved  remain  linked.    In  this way,  the 

context of locally‐derived knowledge remains connected to the communities where it is 

generated rather than “mined out” of the community.  A number of northern aboriginal 

communities  are using  information  sharing  technology  to  gain not  only political,  but 

intellectual empowerment.  However, shared information systems are viable exchanges 

only when the risks and benefits to aboriginal communities of creating and maintaining 

these systems are carefully weighed.  Communities are developing the means to ensure 

confidentiality  and  to  respect  the  often  personal  nature  of  traditional  knowledge 

through research protocols and community‐based information access policies. 

Recognition  of  the  political  power  imbalance  between  aboriginal  societies  and 

external parties is an implicit part of understanding the effects of information sharing on 

aboriginal  institutions  (rules  of  decision‐making  and  behaviour).    The  problems  that 

aboriginal communities may be  trying  to address  through  information sharing are not 

necessarily  the  same  problems  that  motivate  outside  forces  to  become  involved  in 

information sharing.  The risks taken by all parties in information sharing arrangements 

may,  therefore, not  be  equivalent.    It  is  the  “cultural  climate”  shaping  the use  of  the 

information, which makes  the  design  of  information  sharing  systems  fundamentally 

important  (Olive and Carruthers 1998).   Ultimately,  it  is  the resources  (not only natural 

resources, but cultural, political and economic resources) that support aboriginal rights 

and management systems as well as the knowledge of these resources, and all are potentially 

at risk in information sharing arrangements.  

The motivation for aboriginal people to share their cumulative and geographically‐

rooted traditional knowledge (TK) (see Berkes 1999) as well as their land use patterns is, 

in many political  climates,  largely motivated  by  external pressures.   Treaty  and  land 

claims  negotiations,  and  regional  land  use  planning  prompt  information  exchange.  

Often this sharing occurs in situations characterized by contradictions due to conflicting 

  135  



 

understandings  of  information  and  its  role  (Weinstein  1998).    Different  cultural, 

linguistic  and  preferential  backgrounds  have  a  strong  influence  on  the  information 

considered  relevant  to  varied  parties.    These  differences  exist  at  all  scales  from  the 

personal, to regional, national and international levels (Gould and White 1986).  

Information sharing without links to aboriginal organizations – or groups of people 

acting  in  relationships governed by  institutions  (rules)  –  can  act  like  roads providing 

virtual  uncontrolled  access  corridors,  not  only  to  knowledge  of  communal  property 

resources  (CPRs), but  to  the  resources  themselves.   Without  links  to people and  rule‐

making,  information management systems can become a kind of open access resource, 

intensifying  third party  interests  in aboriginal CPRs.   Open access  information sharing 

can undermine the controlled access to traditional territories that de facto customary laws 

and knowledge formerly achieved.  

When  controlled  entrance  to  customary  institutional  arrangements  (like 

differentiated  knowledge)  is  undermined,  potential  effects  can  include  the  decline  of 

harvestable  populations,  changes  to  the  “utility”  of  TK,  increased  disturbance  of 

resources  and  increased  access  by  competing  harvesters  to  traditional  territories 

(Weinstein  1998).    Essentially,  a  positive  feedback  loop  is  formed  between  the 

information about resources and the resources themselves (Fig. 5.1).  There are no links 

between  the  communities  that hold  traditional knowledge about  resources and use of 

the resources themselves so that uncontrolled access to information about resources may 

also lead to uncontrolled access to resources themselves. 

  136  



 

Figure 5.1: Without Links between Knowledge and Institutions, Knowledge Sharing is 
an Open Access Corridor 

 

RESOURCE 
INFORMATION 

RESOURCES 
Resource Information 

without associated 
organizations, creates 

Feedback Loop to 
Resources, then 
OPEN to ALL 

 
 

Despite  formidable  challenges,  northern  aboriginal  peoples  are  finding  ways  to 

create  voices  for  traditional  knowledge  within  both  local  and  larger  scale  regional 

frameworks.    The  role  of  information  management  systems  in  articulating  diverse 

aboriginal perspectives  about  resource management  issues,  rather  than homogenizing 

them within mainstream  settings,  also needs  to be  considered.   The objectives of  this 

chapter are to illustrate the mechanisms that the Dënesôłine community of Łútsël K’é is 

developing  1)  to  maintain  inter‐generational  communication,  2)  to  ensure  the 

community’s voice on resource management issues is heard at local and regional scales, 

and 3) to prevent co‐optation of community knowledge in a way that divides knowledge 

from the institutions. 

 
5.3 Methods 
 

This  chapter  is  based  upon  the  author’s  experiences  working  with  the  Dënesôłine 

(Chipewyan) community of Łútsël K’é  (62°24ʹN, 110°48ʹW),  located  in  the East Arm of 

Great Slave Lake, Northwest Territories, Canada  (see Chapter 1, Fig. 1.1).   The author 

spent a total of 42 full‐time work weeks working with community researchers to aid the 

development  of  an  information management  system.    Łútsël K’é  is  one  of  four Dene 

communities  represented  by  the  Treaty  8  Akaitcho  Territorial  Government.    Other 

  137  



 

methodologies  included  semi‐directed  interviews  with  members  of  the  Łútsël  K’é 

community  who  have  worked  to  document  traditional  knowledge.    A  series  of 

interviews with  elders  and  hunters  about  community  institutions  that  shape  caribou 

hunting practices also inform this chapter.  The author lived in the community of Łútsël 

K’é  for  approximately  two  years  (2000‐2001)  and  attended  dozens  of  community 

meetings  about  resource  management  issues,  many  of  which  addressed  issues  of 

knowledge sharing. 

 
Research Process 
 

Interviews were audio‐recorded and then transcribed at a later date.  All transcripts 

and audio‐recordings, except those that interviewees wished to remain confidential, are 

stored at  the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Department.   All but one of 

those community  researchers  interviewed by  the author are  fluent  in both  the English 

the Dënesôłine  languages  (i.e.,  one was not  fluent  in Dënesôłine)  and  the majority  of 

researchers ranged between the ages of 19 and 35 at the time the interviews were carried 

out.   Łútsël K’é elders see  these  researchers as youth and are very supportive of  their 

efforts  to document  the  community’s  land use  information and  to  conduct  traditional 

knowledge studies.  Interviews were carried out in English. Interviews with elders and 

caribou hunters about community caribou hunting institutions were also semi‐directed.  

Any  quotations  that  appear  in  this  paper without  page  references  are  the words  of 

individuals  from  the  Łútsël K’é Dene First Nation who participated  in  the  interviews 

described above, unless otherwise stated. 

Without  context,  the  concepts  of  “information,”  “traditional  knowledge,”  and 

“community”  in  discussions  about  community‐based  information  sharing  remain 

impossibly abstract.  This section defines these terms for the purposes of the discussion 

in this chapter. 

 

  138  



 

5.4 The Difference  between Information, Knowledge and Wisdoms  
 

Inkonze  is  a  metaphysical  concept  and  key  to  understanding  the  interconnected 

communication  between  the  Dene,  the  animals,  lands  and  waters  where  they  live 

(Ridington  1990,  Sharp  1997,  Smith  1997,  Goulet  1998).    Animals  have  traditionally 

formed  the most  important  source  of  knowledge  for  the  Dene  in  three ways:  1)  as 

sources of practical, empirical knowledge, 2) as models of proper moral conduct and 3) 

as sources of inkonze itself (Smith 1997:74‐75).  Inkonze is a gift that animals are obliged to 

share  with  those  humans  who  have  maintained  a  proper  reciprocity  with  non‐human 

persons.    Within  this  way  of  knowing,  Dene  elders  are  confounded  by  resource 

management processes  that give greater authority and  legitimacy  to knowledge of  the 

environment  that  is  not  first‐hand,  but  to  knowledge  that  is  abstracted  and  removed 

from experience on the land (Rushforth 1994): 

Well, the e are some things you just can’  know nothing about, and I won’t talk
about it.  it’s something I know, me I done it [that’s d eren ] (Joe Desjarlais 
2001). 

r  t   
If   iff t

 

Dene elders are often amazed by the authority given to abstract expert knowledge in 

mainstream  resource  management  systems.    Dene  cultures  emphasize  that  it  is 

necessary to evaluate what is seen in relation to all other sensations, including emotions, 

and  accept  that  there  are  complexities  to  reality  that  can never be  completely known 

(Smith 1997:72).  

It is only in the last century that the word “information” has lost its common sense 

significance  in  the  English  language  as  a  message  imbued  with  meaning  or  the 

equivalent of “knowledge.”    Information has become  the equivalent of a message  that 

can be devoid of meaning. The elements that transform “information” to knowledge and 

at times to wisdom ‐ such as common sense, judgment, intuition, creativity or emotion ‐ 

are value‐based and shaped by culture and experience.   Concepts  like  inkonze  (loosely 

translated  as  “little  bit  know  something”)  accept  the  uncertainty  of  knowledge,  and 

recognize that certain things are inexplicable.  “Spiritual knowledge” or “wisdom” is the 

  139  



 

integration  of  knowledge  and  the processes  of  coming  to  know  (Simpson  1999);  it  is 

simultaneously the context, content and creative process of knowledge. 

Without  ties  between  information,  and  the  organizations  and  institutions  that  in 

combination  transform  “information”  to  knowledge,  wise  decision‐making  cannot 

follow.    It  is  a  “community,”  that  creates  and maintains  these  ties.    Community  is 

defined for the purpose of this discussion as a network of people that create, share and 

interpret knowledge.  The make‐up of the Łútsël K’é community is described in order to 

contemplate the links between the community and its traditional knowledge. 

 
5.5 Defining Community 
 

Traditional knowledge  lives and breathes  in communities.   The knowledge of  the  land 

that community members hold collectively,  is  linked  to  the history of  the people who 

make up the community.  Łútsël K’é is a small village of less than 400 people living on a 

peninsula  that  juts  into Great Slave Lake  in  the Northwest Territories.   However,  the 

geographical and  temporal extent of  its  land use  is  far broader  than  the history of  the 

current village site indicates.  The community is made up of a mix of families, some with 

connections  to  families  in  northern  Saskatchewan, Alberta,  and Manitoba  as well  as 

other parts of the Northwest Territories.  

Łútsël K’é  families were  organized  entirely  into  small, mobile  hunting  camps  up 

until 40 years ago.   While at certain  times of  the year  these camps were quite  isolated, 

they were  connected  through  trading  networks,  intermarriage  and  occasionally mass 

caribou harvesting activities that required dozens and sometimes hundreds of people to 

congregate at specific harvesting sites (Hearne 1809, Speiss 1979; see Chapter 3 for more 

historical details).  

It  is  often  assumed  that  small  communities  are  relatively  homogeneous  places. 

However,  many  aboriginal  settlements  are  fairly  complex  organizations  of  diverse 

people with a variety of experiences on the land.  Some Łútsël K’é elders talk of hearing 

their grand‐parents tell stories about how people in the Łútsël K’é area used to walk to 

  140  



 

Churchill  or  north  to  Bathurst  or  Chantrey  Inlet  where  the  white  whales  (beluga  ‐ 

Delphinapterus leucas) are.  Elders in their 90s or that have recently passed away, spoke of 

living in the Thelon area for years at a time (Raffan 1992).  Historically, contact between 

the Dënesôłine  (Chipewyan), Tłicho  (Dogrib), Cree  and  Inuit peoples  occurred  across 

great geographical expanses.   Some contact  led to hostilities, other contact  led to  inter‐

marriage as evidenced by  trade patterns and multi‐lingual elders  (Helm 2000).   Some 

Łútsël K’é elders remember hearing their parents speak in the Dënesôłine, French, Cree 

and Tłicho  languages.   Many  of  the  elder women  alive  today  in  Łútsël K’é  travelled 

widely  on  the  land,  some  giving  birth  on  the  barrens  at Aylmer  and MacKay Lakes.   

Other elders remember that their ancestors were born in the Fond du Lac, Saskatchewan 

area and  then spent  the majority of  their  lives on  the barrens and vice versa. This  is a 

wide range of experience across quite a large geographical area. 

Archaeologists say that of the seven barren‐ground caribou herds in North America 

with wide‐ranging migratory patterns and associated people, the Dënesôłine people are 

the most  extreme  case  of  “herd  following”  in  the  entire  ethnographic  record  (Burch 

1991:440).   The archaeological record shows  that  the Beverly and Qamanirjuaq caribou 

herds  and  the  Dënesôłine  peoples  occupied  approximately  the  same  ranges  and 

followed  the  same  annual  cycles  of  movement  from  at  least  A.D.  1400‐1900  (and 

probably much  longer).   Herd  size  fluctuated  considerably during  this period  (Burch 

1991:441).  

It  is  not  surprising,  therefore,  that  there  is  a mixed  perspective  on whether  the 

Dënesôłine peoples were peoples of the forest or the barren‐lands.  Mackenzie wrote in 

1801 that the Dënesôłine regard the barren‐grounds and not the forests, as their “native 

country.”  (Birket‐Smith  1930:14).    The  deep‐rooted  connection  of  Dënesôłine  people 

from the Athabasca region of Saskatchewan to the Old Lady of the Falls at the tree‐line, 

is  a  further  indication  that  Dënesôłine  movements  were  extensive  and  that  people 

shifted regularly  from hunting grounds well south of  the  tree‐line  to hunting grounds 

on  the  barrens  depending  upon  inter‐decadal  variations  in  barren‐ground  caribou 

migratory patterns (Coutu and Hoffman‐Mercredi 1999).  The present‐day settlement of 

  141  



 

Łútsël  K’é  is  developing  ways  of  revitalizing  the  traditional  knowledge  of  their 

community,  rooted  in varied and vast  (historical and geographical) experience on  the 

land. 

 

5.6 Defining Tradi ional Knowledge  t
 

A body of know edge and beliefs transm tted through oral tradition and first 
hand observation. It includes a system of classification, a set o  empirical 
observations about the local environment  and a system of self-management 
that governs resource use. Ecological aspects are closely tied to social and 
spiri ual aspects of the know edge system. The quanti y and quali y of TEK

radi ional environmental knowledge  varies among community membe s  
depending upon gende , age, social status, intellectual capability, and 
profession (hunter, spiritual leade , healer, etc.). With i s roots fi m y in the 
past, TEK is both cumulative and dynamic, building upon the experience of 
earlier generations and adap ing to the new technolog cal and socio-economic
changes of the present (Johnson 1992:4). 

l i   
f

,

t l t t  
[t t ] r ,

r
 r t r l  

 
t   i  

i

 
researchers need a sound understanding  

of the cultural bas s of aboriginal knowledge 
(Wavey 1993:27). 

 
The definition and use of  the knowledge of North American aboriginal peoples by 

those outside their cultures has gone on for a long time (Anderson 2000, Ferguson 2002), 

though academic discussions of “TK construction” are relatively recent.  

Partly because of the long history of the expression and image‐making of aboriginal 

peoples and  their knowledge by others,  the expression of TK can have highly political 

overtones.  In the parlance of world systems theory, not only does the core (mainstream 

society)  play  a  role  in  physically  and  economically  marginalizing  the  periphery 

(aboriginal societies), it also plays a role in re‐writing aboriginal identity.  As aboriginal 

communities revitalize their governance systems, resource management institutions and 

knowledge  bases,  “TK”  does  take  on  a  political  force,  as  a  symbol  for  resisting  and 

changing the conventional power dynamics between the core and the periphery (Berkes 

1999, Nadasdy 1999, Usher 2000, Ferguson 2002).   In  this way, aboriginal communities 

refuse to be seen as “repositories” of traditional knowledge.  TK systems are more than 

empirical  local  observations  of  land  and  landscape,  they  are  systems  to  organize 

  142  



 

observations  and  initiate  decision‐making  (Gunn  et  al.  1988,  Kuhn  and  Duerden 

1996:750). 

Aboriginal organizations and academics have outlined  the  terrible marginalization 

that  occurs  when  aboriginal  elders  and  communities  are  seen  only  as  knowledge 

“vessels” (Bielawski 1992, Agrawal 1995, AFN and NAFA 1995, Simpson 1999, Wenzel 

1999).    Traditional  knowledge  systems  include  empirical  knowledge  of  ecological 

processes, but they also support tools for learning about and interpreting knowledge of 

social and ecological systems.  These tools evolve through time and are intimately linked 

to the belief systems and practices of the people who use them. 

 
5.7 Transmitting Learning: Oral versus Book Knowledge 

 
TK documentation only provides a snap‐shot view of the role of the oral transmission of 

knowledge in the interpretation and use of knowledge (Cruikshank 1998).  For example, 

story‐telling plays a fundamental role as a “prism”  illuminating  the multi‐dimensional 

nature of a situation.  A story may serve as a prism through which to interpret past and 

present knowledge and  to guide  future actions rather  than simply a “lens”  to  the past 

(White  and  Meehan  1993:31).    To  suggest  that  the  documentation  of  a  culture’s 

knowledge  in  a written  form  is  nothing  but  progress  from  the  oral  transmission  of 

knowledge,  negates  the  role  of  the  knowledge‐teller  in  interpreting,  up‐dating  and 

guiding the use of information, leading to knowledge and wisdom. 

 
Evolving Communication Techniques 

In the case of traditional knowledge studies, the Łútsël K’é WLED staff has faced two 

dilemmas in the documentation of the community’s knowledge: 

1) searching for technologies that can best represent TK, and 

2) designing research methodologies to fit the technology that will represent TK. 
 
Contemporary  communication  technologies  have  allowed  knowledge  to  be 

commodified, which has  serious  implications when knowledge  is misappropriated  or 

co‐opted.   Aboriginal  communities worry  that aboriginal peoples and  institutions will 

  143  



 

continue to be excluded from resource decision‐making and lose ownership and control 

over  the use and application of  their knowledge  if  it  is documented and  incorporated 

into non‐aboriginal resource management systems.    It  is perhaps  in understanding  the 

role of narrative  in  Indigenous  communities  that  further  thinking on  this widespread 

conundrum can progress.  Aboriginal leaders insist that marginalized intellectuals such 

as  story‐tellers  in  aboriginal  communities  and  TK  “facts”  not  be  separated  from  the 

aboriginal institutions guiding the interpretation and use of TK. 

Perhaps  this  is  the  real  lesson  of  the politicized  efforts  to  include TK  in  resource 

management  decision‐making.    Aboriginal  communities  are  not  comfortable  with 

processes  that divide “the  facts”  from societal  responsibility  to  interpret, use and  take 

action on “the facts”  in responsible ways.   Mainstream society has created distinct and 

separated organizations for collecting, reviewing and disseminating knowledge as well 

as those for policy‐making and implementation. 

The  following  illustrations  of  local  Łútsël  K’é  community  researchers’  fears  and 

aspirations  for  the  documentation  and  use  of  TK  illustrates  the  links  between 

information, organizations and  institutions.   Ultimately, TK documentation and access 

by outside agencies helps and hinders the protection of aboriginal lands, rights and self‐

determination of the use of traditional lands and resources.  It is individual communities 

that are winding their ways through processes that can help protect their resources and 

institutions, but that are also riddled with obstacles that can cause harm. 

 
5.8 - TK as a Process of Inte Genera ional Communication r- t
 

Elders not only play a role in retaining and interpreting knowledge, but in passing it on 

to future generations.  With declining language retention and a decrease in the time that 

people spend on the land, aboriginal communities are developing new ways of passing 

TK on to future generations.  In the case of Łútsël K’é, a local organization derived from 

a local Hunters and Trappers Association (HTA) organization is playing a role not only 

  144  



 

in  voicing  community  concerns  about  the  impacts  of  mining  developments  in  the 

surrounding area, but in facilitating inter‐generational communication.  

The Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Committee (WLEC) is an example 

of an HTA (see description of formation of HTA network in the NWT in Chapter 3), that 

initially  dealt  solely  with  issues  affecting  hunters  and  trappers  in  the  community.  

Today, the WLEC has a staff of up to 10 people at any one time conducting a number of 

traditional  knowledge  research  projects, monitoring  wildlife movements  and  health, 

responding  to  development  proposals,  providing  land  use  information  to  claim 

negotiators,  organizing  community  caribou  hunts  and  arranging  to  supply  gear  and 

supplies to fly‐in trapping camps. 

The WLEC office has also become a crucial means of linking the knowledge, history 

and  values  of  the  elders  of  the  community  to  youth.    The  WLEC  has  aided  the 

connection  between  elders  and  youth  in  ways  that  are  extremely  important  as  the 

community continues to heal from the tremendous social upheaval that the Dene have 

experienced  in  the  last century.   The Office plays an  incalculable role  in stemming  the 

loss  of  traditional  knowledge,  and  in  finding  ways  to  revitalize  TK  in multi‐media 

applications in ways that bind the “information” of TK to community institutions. 

A  number  of  Łútsël K’é  community members were  interviewed  (n=11)  about  the 

experience  of  working  in  the  Łútsël  K’é  WLEC  Office.    Most  community‐based 

researchers  are  concerned  that  to  miss  the  opportunity  to  document  community 

knowledge  is  to  allow  the  very  heritage  of  the  community  to  be  lost.   However,  the 

Office clearly represents more than a service to archive community knowledge.   Łútsël 

K’é community  researchers described  their  thoughts about  the  role  the Office plays  in 

the  community,  the  time  it  takes  to  document  the  TK  of  the  community  and 

contemporary relations between youth and elders: 

Wildlife [the WLEC Office], and resea ch, it’s like the nerve centre o  Łútsël 
K’é. A lot of people they come in here, and they look at pictures and they find 
nforma ion. So this is really b g. It’s doing a lot of things for Łútsël K’é, this

research, and I hope it carries on for awhile, even when the mines are over 
(Dennis Drygeese 2001). 

r f

i t i   

 

  145  



 

I lea ned a great deal o  information since I s a ted work here, things that I 
d dn’t know about my culture and my ancestors, I lea ned in here. So there’s lots 
of informa ion that I wasn’  awa e of un il I got this job here. And it helps a lot, 
because this in o mat on tha  I gathered helps me, and I also te  other peop e
about our culture and our his ory. People are very interested to hea  s uf  like 
that, especially coming from a young person (Dennis Drygeese 2001). 

r f t r
i r

t t r t
 f r i t ll l  

 t r t f

  
   

 
It is very important to keep the youth involved in all the goings-on in Łútsël 
K’é. Keep them on top of things, especially things to do with the land and the 
wildlife (Dennis Drygeese 2001). 

 
The Office plays a role in rekindling knowledge of customary laws, relationships to 

the  land, reminding youth of  the stories  that  they may not be hearing out on  the  land 

and binding the knowledge of the elders to the youth, who increasingly are not fluent in 

the  Dënesôłine  language.    Interestingly,  it  is  through  stories  that  the  historical  and 

geographical scope of TK can be discussed. 

 
5.8.1 Knowledge: Scale and Dimension 

There are empirical aspects of TK tied to an individual’s personal experiences on the 

land and related to the bush skills necessary to survive on the land.   At the same time, 

this  empirical  knowledge  is  enveloped within  the  historical  and  spiritual  breadth  of 

stories  of  Denendeh  (the  homelands  of  Dene  peoples)  that  unite  the  smaller  scale, 

intimate knowledge of  individual communities of peoples to the much larger temporal 

and geographical knowledge of Denendeh as a whole.   These  stories bind  the mental 

maps of  individuals  to broader societal values.   The collective and often differentiated 

knowledge  of  communities  at  various  scales  simultaneously  organize  and  qualify 

resources  in  physical  and  cultural  landscapes.    Stories  represent  large‐scale  historical 

and  geographical  realities  in  abstract,  integrated  and metaphorical ways.    Ecological 

knowledge of the land is linked by stories to larger conceptions of how to read changes 

in the land and guiding human behaviour on the land.  

Stories are brought to life when “told” rather than “read”: 

I think reading legends on paper, i  would bore some, bu  if they hear the legends 
told by an elder, I believe tha  the youth would be very interested in that. 
Because I remembe  when I was working with the kids in the school  telling 
sto ies as a t aditional teacher, they were really interes ed. The elders 

t t
t

r ,
r r t

  146  



 

encou aged me to te  stories about the olden days. So I believe if the elde s te
sto ies to the children, they would listen (Dennis Drygeese 2001). 

r   ll r ll 
r

t r t r r
i l i   r  f 

r r i t 

t r r

 
Dënesôłine peoples quickly supplemented  their oral  traditions by adopting written 

symbols  (syllabics)  introduced by missionaries  in  the  early  19th  century.   The  syllabic 

system  introduced by missionaries was adapted and  spread extremely  rapidly among 

the Dënesôłine. European explorers wrote of Dënesôłine “hieroglyphics” written on tree 

trunks (partially stripped of their bark) as a notification that they had recently passed by 

and  informing other hunters of the animals they had harvested (Simpson 1843 cited  in 

Birket‐Smith 1930:36). Syllabics were still in use when Ernest Thompson Seton made his 

trip to the barrens with Dënesôłine guides near the turn of the 20th century: 

[S]even y-th ee charac e s are all that a e needed to express the whole language. 
It is so s mp e and stenograph c that the Fathers often use it as a apid way o
w iting F ench. It has, however, the disadvantage of amb guity a times. Any 
Indian boy can learn it in a week or two; practically all the Indians use it. What 
a commentary on our own cumbrous and illogical spelling, which takes even a 
brigh  child two or th ee yea s to learn! (Seton 1910:728, From National Public 
Archives – MG29D108, vol.4) 

 

One  Łútsël K’é elder  remembers  that when he was young, people used  the  lead  from 

bullets to write messages in syllabics to each other on tree trunks.  

Helge  Ingstad  (the  Norwegian  that  discovered  the  Viking  site  at  L’Anse  aux 

Meadows, Newfoundland),  trapped  in  the  traditional  territory of  the people of  Łútsël 

K’é between  1926‐1930.   Recounting  the  continued widespread use  of  syllabics  at  the 

time, he explained  that older Dënesôłine message systems were being  replaced by  the 

syllabic  system, but were  still  in use,  such as arrangements of  sticks on a  trail or at a 

camp‐site, marks on  trees,  smoke signals, and evidence of a picture‐writing  system  in 

the Talston River area (Ingstad 1992:251) prior to their adoption of the syllabics system.  

While the syllabic system was adopted rapidly by Dënesôłine hunters, its use is minimal 

among Dënesôłine speakers  today, perhaps because  it’s greatest advantage was  its use 

as a highly effective communication  tool between scattered hunting groups before  the 

advent of CB and VHF radios.  

 

  147  



 

5.8.2 Cro Cul ural Literacyss- t  
 

Our  definitions  of  “literacy”  shape  the  legitimacy  and  authority  that we  give  to 

knowledge.    Just  as many people without  biological  training  have difficulties  sorting 

through  technical  language,  biologists  unfamiliar  with  aboriginal  story‐telling  have 

difficulty understanding the meaning and intent behind the messages aboriginal elders 

convey through narratives.  Oral communication is a creative process, a culturally based 

way of thinking (Eigenbrod 1995:94) that resists fixation, following a cyclic rather than a 

linear concept of time and does not necessarily separate “mythology” and “history” or 

the “subjective” and “objective.” 

An ancient Dene story explaining the time “when caribou had no fear” (Caribou News 

2(6):15)  summarizes  the  role of oral  traditions  for  aboriginal  communities  in  resource 

management decision‐making and the place of such traditions in the critique of resource 

management actions.  

Dene elders  tell a  story of a  time when “caribou had no  fear” and  caribou would 

travel through Dene villages allowing people to harvest them easily.  One day a young 

woman decided  to mark caribou by  tying pieces of cloth on  the caribou and marking 

their  ears, noses  and  legs with knives.   As  a  result,  the  relationship  of  trust between 

caribou and people was broken.   A medicine man  then undertook a  long  journey and 

negotiated with many different beings to convince the caribou to return to the people. 

This story was published in the newsletter of the Beverly and Qamanirjuaq Caribou 

Management Board (BQ Board)  in the early 1980s and retold to the author  in the early 

1990s  when  the  BQ  Board  was  consulting  with  communities  about  placing  satellite 

collars  on  caribou  to  track  their movements.   This  “medicine man,”  is  an  entity  that 

elders  in  Łútsël K’é  say  is  the  same  as  the man  described  as  eghu  (Łútsël K’é  elders 

workshop  2001),  bé‐tsuné‐yénelchian  (Łútsël  K’é  elders,  Coutu  and Hoffman‐Mercredi 

1999:145), “tiny tiny man” (Łútsël K’é Dene First Nation 2001, Bone et al. 1973:86‐87) and 

at times as Jesus (Łútsël K’é Dene First Nation 2001, Kendrick’s field notes).  This figure 

is the centre of ancient stories the elders say are thousands of years old and continue to 

  148  



 

be  told by Dënesôłine elders  in  the Northwest Territories, Alberta, Saskatchewan and 

Manitoba.    This  human‐caribou  entity  taught  the Dënesôłine  how  to  respect  caribou 

(incidently,  the  Saami  of  Eurasia  have  stories  about  a  similar  figure, MjanDash,  or 

Reindeer‐Man, that teaches the Saami how to respect, hunt and care for reindeer). 

People used to depend upon him quite a lot. Not only for caribou he killed but 
for any other th ng… peop e used to depend on h m  and th s was the guy from
the caribou …Even now, he said, that little fellow still exists he’s still among
the caribou – he’s not killed … If you start fooling wi h car bou, i  you mistreat a 
caribou he said he knows it all. He seems to be the king-bull o  all the caribou
He tells the caribou what to do… as far as we know, he’s still ou  the e. (Bone 
et al. 1973:86-87).  

 i l i , i   
  

t i f
f . 

  t r

  r
  

r if  
t ,

t
r  

i
. l i  

 r  
] r  

t i
i l li  r

t i
 

i i ,  , i . , l  
 r t r i r

i
r  r

t t
t  i t f  

 ri r
r

 

A Łutsël K’é hunter describes how people used to use medicine to locate caribou in 

the past, and the changing relationship between caribou and people as technologies are 

used to locate caribou: 

In the old days … they used to know how far the caribou a e by using wisdom, 
using magic, to look around. They even use women, pregnant women, they feel 
how far the caribou is, if the e’s a stranger, or caribou ,  there’s something near
them. Something there, tha ’s how they contact, keep in touch with the animals  
that what my grandmo her used to tell me. .. They [used to make] ceremonies for 
where the caribou is. And people we e laughing, they laugh so much they can’t
think about anything… Because it’s really funny the way he makes h s tent, 
magic, eh, for the caribou  So people went inside, and they were al s nging this
song.  

He took a drum out, and he started doing his thing, start d umming and then
[he was gone – in a trance?  and some people a ound him too in the teepee. And
they start singing, and i s gone, the vis on is gone. And whatever he sees, 
whatever an ma  he sees, he copies, ke a wolf, ooooo, like that, and a aven, 
caw, caw, caw, he says tha  too. Even, all kinds of animals he sees in his vis on, 
traveling, eh?  He said, it’s really funny, the way he sees these things, all these 
th ngs. He makes a no se  he moves too  he sa d  And that’s why  peop e laugh
and they can’t go in the e… They don’  want to distu b h m, o  things like that. 
Because it’s funny. 

And then finally, he said, he’s travell ng, and he found the caribou, and he 
sounds like it’s right a ound here, Kasba Kue. And he said, they’ e around here, 
a  Fort Reliance, and then he came here, with tha  wisdom. And then as soon as 
they heard tha , this n gh  and that night, people took of  already, he said. And
then a couple of days, even the next day, the ca bou are right whe e he said…. 
The e isn’t anybody [who can do that now] now they use satellite collars 
[laughing] (Herman Catholique 2001). 

 

  149  



 

The marking  or  collaring  of  animals  still  strikes  up  a  level  of  controversy  in Dene 

communities.   Dene  elders  are  highly  disturbed  by  the  thought  of  handling  caribou 

outside of harvesting activities, a discomfort  that began with  the  tagging programmes 

first  carried  out  in  the  late  1950s  (Miller  and  Robertson  1967)  and  extending  to 

uneasiness among elders with the satellite collaring of animals today. 

Is  the  telling  of  this  story  a  critique  of  technology?   We  all  realize  the  need  for 

expanded thinking on the ways that technology use can lead to ecologically destructive 

practices,  and why  not  also  look  at  the ways  that  such  narratives  critique  resource 

monitoring  practices?    It may  be  that  this  type  of  practice disrespects  the  concept  of 

inkonze described earlier and threatens the customary rules of respect or the reciprocity 

between humans and caribou (social‐ecological  linkages).   The telling of this story also 

plays an  intellectual role,  linking meaning and explanation.   The story  links  the Dene‐

caribou history to a sense‐of‐place with customary rules of behaviour for the interaction 

of people and caribou.  

There may be more interpretations behind the “when caribou had no fear” story.  It 

is  possible  that  the  telling  of  the  story  expresses  elders’  fears  that  contemporary 

monitoring methods threaten or fundamentally alter customary ways of knowing about 

caribou movements  and  exchanging  information  about  their movements.   Monitoring 

programmes may also threaten the revitalization of inkonze (represented by the medicine 

man who restores the trust between people and caribou in the story) and Dene concepts 

of knowing.    It  is a matter  that requires a  lot of delicacy.   Elders, by  telling  this story, 

may  be  signifying  that  programs  to mark  caribou  break  “kosher  rules”  and  signal  a 

profound break with the rules of the past.  There are indications that Dene once kept live 

caribou as decoys for caribou hunting, then abandoned the practice (Speiss 1979).  This 

is an indication that Dene elders dislike of programs that handle live caribou outside of 

direct harvesting activity is not a result of a lack of experience with such matters.  

Łútsël K’é researchers describe  the  importance of having  the opportunity  to record 

these accounts of ancient Dene stories, practices and medicine for their community.  The 

complexities  involved  in  communication  not  only  among  resource  users  and  state 

  150  



 

authorities,  but  about  the  technologies  that  aid  human  understanding  of  ecological 

processes should not be under‐estimated.   Whether  it  is the context of the telling of an 

oral  narrative  or  the  representation  of  wildlife  movements  on  a  map,  the  types  of 

technologies and the ways we employ technologies, can have profound consequences on 

our understanding of natural processes and the actions we take as a result. 

 
5.9 Ensuring the Community’s Voice is Heard 
 
Community‐based researchers in Łútsël K’é were asked what their work meant to them 

as well as the challenges involved with using computerized database systems and their 

suitability for expressing, storing and sharing traditional knowledge: 

It is very important to keep the youth involved in all the goings-on in Łútsël K’é. 
Keep them on top of things, especially things to do with the land and the 
wildlife. I  is very important to keep the you h [involved  espec ally with all the 
computers and technology. It helps a lot since we sta ted here, mostly working 
with pen and paper until compute s came, it’s a big help for us (Dennis 
Drygeese 2001). 

t t ] i
r

r

ri f  - i  r
r r   r   

I   I ff r
i

r

r

 
However, researchers also pointed out that youth need to practice traditional ways 

and  to spend  time on  the  land  to  really understand  the knowledge  represented  in TK 

research projects and  studies  (also  see  Łútsël K’é West Kitikmeot Slave Study Society 

reports on community‐based monitoring for an understanding of Łútsël K’é notions of 

learning and understanding):  

When I was growing up it was different, my parents went out on the land all the 
time. We went in the sp ng, all and winter t me, I was b ought up with my 
g andpa ents. They would teach me how to set t aps, how to go out, get wood,
there’s lots of things  was taught when  was young. Nowadays it’s di e ent, 
when I take some kids out on the land and ask them how to make f re, they 
would cut down green wood, not dry wood. For me it’s different (Te ri Enzoe 
2001). 

 
Elders warn that without time on the land, not only does the body suffer, but so does the 

mind.    The  technology  present  in  town  can  make  people  not  only  physically,  but 

mentally lazy:You exe cise your mind out in the bush (Rochon 1993:75). 

 

  151  



 

5.9.1 - Why Document Traditional Knowledge? 
 

As  in  so  many  aboriginal  communities  world‐wide,  people  realize  that  if  their 

knowledge  and  understandings  of  the  land  are  not  expressed  in  a  form  that  can  be 

readily  shared  ‐  if  it doesn’t become “information”  ‐  then  it  is often  regarded as non‐

existent.    The  tradeoff  is  that  although  the  traditional  knowledge may  not  be  fully 

expressed  through  the  communication  technologies  currently available,  the process of 

documentation  gives  authority  to  knowledge  in  mainstream  resource  management 

settings, especially where development  threatens  the  land and  land uses of aboriginal 

communities.  Łútsël K’é researchers expressed their mixed feelings about the ability of 

TK studies to invoke change in current development policies. 

There  is  a  tension  to  the  process  of  documenting  traditional  knowledge.  Is  it  too 

little, too late where development activity is concerned?  Do aboriginal land use studies 

and  knowledge  of  the  land  get  incorporated  into  “values‐at‐risk”  assessments  of 

development  projects  or  fire  suppression  programs,  and  if  not, what  can  be  done  to 

remedy  the situation?   Community researchers express  the  frustration of documenting 

traditional  ways  of  life,  often  with  the  financial  support  of  mining  companies,  but 

constantly wondering  if  they are documenting ways of  life  to be archived  in historical 

records, rather than as a means to ensure its survival.  Communication bridges can break 

down  in  a  number  of  areas;  because  in  the  past  there was  no  legal  requirement  to 

include traditional knowledge in land use planning activities and because communities 

are  suspicious  that government  or  industry will use  the  information  in  inappropriate 

ways. 

Inaccurate  or  incomplete  traditional  knowledge  documentation  can  undermine 

rather than strengthen the recognition of aboriginal institutions, land uses and the legal 

recognition of aboriginal  rights  (Tobias 2000).   Training and up‐keep of  computerized 

information  sharing  and  analysis  tools  may  also  stretch  the  capacity  of  remote 

communities with a  small population base.   However, community‐based  research  like 

  152  



 

that occurring in the Łútsël K’é WLEC office are aiding cultural revitalization efforts in 

innovative ways and these efforts are increasingly vital. 

A language report that is already more than a decade old reveals that the Dënesôłine 

literacy skills of people in the communities of Tthebacha (Fort Smith), Denínu Køç and 

Łútsël K’é are declining at an alarming rate.  While over 80 percent of the respondents 45 

years of age or more were very fluent in the Dënesôłine language; only 50 percent of the 

respondents between the ages of 25 to 44 were very fluent; and  less than 10 percent of 

the respondents between the ages of 5 to 24 were very fluent. 

The NWT Literacy Council identifies two major challenges to increasing Dënesôłine 

literacy.  There are less than 1500 people in Canada who list Dënesôłine as their mother 

tongue  (1996  census)  and  this  small  population  base  is  spread  over  a  very  large 

geographic  area.    In  1986,  of  the  entire  population  base  surveyed,  71  percent  listed 

Dënesôłine as a  language spoken  in  the home or as  their mother  tongue;  in 1996,  less 

than  44  percent  did  so  (Source:  NWT  Bureau  of  Statistics, 

http://www.nwt.literacy.ca/aborig/language/tables.htm).    There  are  also  two  relatively 

distinct dialects spoken  in  this small base of  fluent  language speakers.   The amazingly 

wide distribution  of Dënesôłine peoples,  once  a  tremendous  advantage  to peoples  so 

strongly  associated  with  the  movements  of  the  barren‐ground  caribou,  makes  the 

retention  of  language  in  the  contemporary  setting  of  remote,  isolated  settlements 

extremely difficult.   Organizations  like  the Łútsël K’é WLEC may not stem  the  loss of 

language,  but  those  Dënesôłine  children  who  chose  to  maintain  or  return  to  the 

language of their ancestors will have a cultural record to support their efforts.  

 
5.9.2 Knowledge Lo  and Revitaliza ion ss t
 

There  are  a  number  of  people,  including  elders  in  Łútsël  K’é,  who  discuss  the 

double‐edged  sword  that  can  result when TK  is  recorded and  then  easily  shared and 

duplicated.  Communities are concerned that land use mapping can become a tool to be 

used by  forces external  to  the community  to  limit and  fix current and  future  land use.  

Often, maps  are  a  snap‐shot  in  time  of  land  use.    Such  information may  be  used  to 

  153  



 

strengthen administrative and bureaucratic systems that First Nations feel threaten their 

ability  to  gain  recognition  for  their  own  governance  institutions.    There  is  a 

simultaneous skeptical and hopeful attitude among Łútsël K’é elders about the potential 

of community‐driven mapping exercises to strengthen recognition of Łútsël K’é land use 

rights.  Moreover, the recognition of the legitimacy of oral traditions is only beginning to 

take shape  in  the  form of recent  legal decisions such as  the Delgamuukw case  (Persky 

1998).  This legal decision made the oral history of aboriginal peoples admissible in legal 

cases and land claims.  

Mapping  exercises may  record  information  about  community  land  use  activities, 

such as hunting and  trapping,  in ways  that artificially categorize knowledge and  land 

use activities.  For instance, knowledge of wildlife behaviour and habitat is connected in 

a hunter’s mind to relationships with other species or habitat, but in GIS systems, lines of 

movement,  and  polygons  of  spatial  use  may  reduce  the  transliteration  of  aboriginal 

concepts  to  linear and digital  (i.e., caribou  travel here, but not here) representations of 

more integrative and cyclical thought. 

Łútsël K’é elders may emphasize  that  they never know from year‐to‐year what  the 

exact migration  routes  of  caribou will be  and  feel uncomfortable with  the  thought of 

providing “snap‐shot”  images of their knowledge of “migration routes” especially  in a 

landscape  increasingly  influenced by mining activity  (see  further discussion of  this  in 

Chapter 6).   One hunter  in Łútsël K’é described his discomfort with wildlife studies  in 

the  following  way:  “The  caribou  studies  completed  by  environmental  consultants 

showed that caribou were not using the area where a drilling permit was applied for. A 

map may show that caribou were not present in the area for the last two years, but this 

area is like a ‘bank’ for caribou. The doors may be shut right now, but this is not to say 

that the doors will not be open in the future.”  The ways that this kind of knowledge is 

represented  (or not represented) on a map  then becomes a particularly sensitive  topic, 

especially  where  land  use  planning  is  concerned.    The  legitimacy  of  TK  and  local 

management regimes must be determined at a local level, with local organizations, not 

only through TK documentation.  

  154  



 

 
5.9.3 Social and Ecological Sus ainability: The Need for Knowledge 

Sharing 
t

 
The sha ing netwo k, in addi ion to its functioning as a mechanism for distributing 

resources through the community, also functions as an information netwo k 
r r t

r

r
r l

r f r r
i t   t  

l   f

t

r i t l r i l

  
  

(Collings 1997:25). 
 

Despite  the  risks described  above,  communities  like  Łútsël K’é  are  increasingly using 

computer  technology  to  gain  not  only  political,  but  intellectual  empowerment.    The 

roots  of  knowledge  sharing  run  deep,  indeed,  in  the  case  of  Dënesôłine  peoples, 

knowledge sharing ensured survival. 

Łútsël K’é is using the same technologies that may have wrested control over the use 

and  “ownership”  of  local  knowledge  from  the  community  in  the  past  to  ensure  the 

confidentiality and respect of the personal nature of traditional knowledge in the future.  

Technologies  like  geographical  information  systems  also  “provide  opportunities  to 

protect  and  enhance  constitutionally  affirmed  and  entrenched  obligations  to  the 

historical, linguistic, and cultural traditions of Treaty Indians and their rights and lands” 

(Makokis and Buckley 1991). 

Łútsël  K’é  community  researchers  comment  on  traditional  knowledge  as 

collectively‐held  knowledge  that  should  not  be  shared  without  the  consent  of  the 

community  as  a  whole.    Highly  personal  and  sensitive  issues  can  be  involved  in 

decisions to share traditional knowledge: 

 
Sha ing’s always been good for me, but some certain things, I’m not too sure 
what, but there a e always certain things some peop e say we shouldn’t be 
sha ing. I  you sha e it, they’ e going to twist it around and try to steal 
nforma ion. And if they do that, they may use it against you. Bu within the 

community I think it wou d be good. Better understanding o  the native ways. 
This place (Łútsël K’é Wildlife Lands and Environment Office) may make it 
las  and make us stronger (Jeanette Lockhart 2001). 

 
I always hea  stor es abou  that [about e de s giv ng knowledge back to the and 
before they die because they haven’t found anyone to share it with]. It’s mostly 
about medicine. Before the residential school, people used to pass it on, it was a
way of survival. The way to survive, to live off the land. To survive, to make it

  155  



 

from one point to the other. But with the school coming in, it was changing, and 
they [elders] knew it, so they couldn’t really give it to them [youth]. They 
weren’t too sure if they could handle it. It was really powerful. I hea d one s ory
about that… There used to be lots of medicine people (Jeanette Lockhart 2001). 

 r t  

s 
 
5.10 - Traditional Knowledge Policies and Protocol
 
While TK policies and protocols are being developed in the North on local, regional and 

territorial  scales,  their  translation  from  paper  to  practice  is  often  confused.  

Communities, regional land use planning organizations, co‐management arrangements, 

industry and the territorial and federal governments have met in various forums to try 

to create mechanisms to clarify the confusion.   It  is generally agreed that the following 

issues need to be addressed: 

 
Community burden – negotiating the risks of sharing 

Mechanisms to share TK must acknowledge that there are relatively few individuals 

available  to  satisfy  the  needs  of  the  industries,  government  agencies  and  aboriginal 

organizations  that must meet  policy  requirements  to  include  TK  in  their  operations.  

Individuals who can  translate between  the  languages and concepts of TK systems and 

the  highly  technical  terminology  used  in  land  use  planning  exercises  are  few.    The 

pressure  on  these  individuals  to  represent  the  sacred  and  secular  knowledge  of  TK 

systems,  and  to  communicate  indicators  of  change  that  are  not  familiar  in  scientific 

terms, is immense.  

There are risks and benefits associated with sharing TK.  Elders who cannot read or 

translate TK  studies or understand how  it  is  incorporated  into GIS and  computerized 

database  systems  are  putting  a  tremendous  trust  in  the  people who  document  and 

mediate its dispersal:  

Somet mes I think, they [other communities, governmen  departmen s] just 
want to use us for our TK, tha ’s how I feel sometime…. here a e mines coming
up close to us, I’m kind of worried abou  it. I worry about the land and the water 
and what’s going to happen in the future. All these things, and it’s the 
government that’s doing it… I know one day we’ e going to [have] sel
gove nment, that’s where it’s heading to. We might as well go and do what we 
have to do right away before most of our land’s gone from us (Terri Enzoe 2001). 

i t t
t r  

t

r f-
r

 

  156  



 

5.10.1 Aboriginal Rights and Resource Management 
 - the Links between Information, Organizations and Institutions 
 

The public should put more of their input into what they want to see , what they 
don’t want forgotten (Jeanette Lockhart 2001). 

 
The ease of access and duplication of TK is simultaneously a tremendous aid to the 
community and a risk: 
 

When you put informa ion in computers people can have access to it too. But to 
p eserve the information, the best way to p eserve it is in computers. But if it’s a 
really touchy subject,  don’t hink it shou d go on compute , just document it on 
tape or write i  down and store it some place safe. There are some s ories that 
would be touchy, for the elders too. Some sto ies tha  they would not want to 
get out of the community (Dennis Drygeese 2001). 

t
r r

I t l r
 t  t

  r t  

r  i r
r  t  

r s

 
The e’s always concerns [that] some people m ght use it the w ong way. Some 
t aditional knowledge is for your own benefit, and if you do share i , they might
use it against you (Nancy Casaway 2001). 

 
Łútsël  K’é  researchers  also  spoke  of  the  role  TK  documentation  plays  in 

increasing  overall  mechanisms  for  support  and  capacity‐building  in  the 

community.    The  respect  for  aboriginal  languages  and  cultural  identity  is 

simultaneously  supported and at  times hindered by  the  choice of  technologies 

used to document TK. 

 
5.10.2 Knowledge Sharing: “a matter of fact”  … or a matte  of u e ? 
 

There  is  a general  sense  that  it  is possible  to  collect knowledge  in many different 

ways and  to develop multiple protocols  for  its dissemination and use.   However, will 

these  diverse  approaches  strengthen  the  links  between  aboriginal  organizations, 

institutions and the resources they depend upon for their cultural survival? 

In most  regional and  inter‐jurisdictional  settings  there are no  clear mechanisms  to 

include traditional knowledge in decision‐making.  There is also no clear accountability 

about how  to use  traditional knowledge.   Industry and government agencies currently 

grapple  with  legislative  requirements  to  include  traditional  knowledge  in  their 

operations.    The  federal  government  may  have  a  fiduciary  obligation  to  protect 

  157  



 

traditional knowledge. It  is not clear what government and  industry obligations are  to 

support the collection, storage or use of traditional knowledge.  These obligations must 

also be balanced against the need of communities to maintain control over the use and 

dissemination of their knowledge.  This chapter has tried to examine these issues from a 

local  level  on  the  assumption  that  discussion  of  the  collection,  use  and  sharing  of 

traditional knowledge, knowledge  that  is place‐based,  is most appropriately discussed 

from the “ground up.”  

Before  inter‐regional  information  management  systems  that  include  traditional 

knowledge can possibly include the aspirations and values of aboriginal communities in 

large‐scale  environmental  decision‐making,  local  institutions  for  the  sharing  of 

traditional knowledge are the first priority.  Elders and youth need the support and tools 

to talk with one another in a world that has changed dramatically for northern people in 

the  last  century.    Łútsël  K’é  community  researchers  expressed  the  need  to  address 

communication break‐downs between individuals, between generations and as a result 

of overwhelming media influences from mainstream society: 

It’s always good to know where you come from. Your roots and stuff, but it’s
ha d to keep them [ch dren] interested in it Most k ds they don t  get out on
the land now  they’ve got all this negative attention a ound hem. You go to 
school and they y to teach you all this stuff, and hen you go home and i ’s not 
really happy. And then, when you get older, you don’t really care much. I guess,
when you’re a child, if you don’t learn it then, then you don’t express it. And 
then they get into d ugs, alcohol, all this stuff, they just happen to fall into it
They don’t really realize i  until they’re way far nto it. When you’re dealing 
with drugs and stu f like that when you’ e 13, hey’re not going to really care,
because that’s what it does. It makes you not care. Maybe they think that it’s 
[culture] always going to be the e o  something, bu  that’s not he reality, i ’s 
not going to be the e. I you lea n something prope ly, you can teach others how
to do it. If you just lea n the basics, you can go along, but you can’  really teach 
any other person properly. They won’t have all of it, hey’ll only have some 
(Jeanette Lockhart 2001). 

 
r  il . i  ’ ,  [  

] r t
tr  t t

 
  

  r   . 
 t i

f r t   
 

r r t t t
r f r r   

r t
t

 
The Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Committee has played a crucial role in 

revitalizing community institutions for the sharing of TK.  Łútsël K’é researchers stated 

that  sometimes  traditional  knowledge  is  not  something  that  can  be  shared with  just 

anyone.    It  is  not  an  “open  access”  resource,  but  in  need  of  differentiated  access 

  158  



 

depending on  the  sensitivity and nature of  its content.   Traditional knowledge  is part 

and parcel of cultural  identity and values and to contemplate on  it  is to mourn certain 

losses, but also to celebrate its dynamic nature. 

People  have  always  worried  whether  knowledge  will  be  mishandled  or 

inappropriately  shared.    Łútsël  K’é  researchers  are  also  conscious  that  outsiders  or 

mainstream  society  may  misinterpret  the  spiritual  nature  of  traditional  knowledge.  

People worry that technologies and economic forces that affect the  land, will affect the 

ability of traditional knowledge to survive as a link between people and the land, just as 

the Dene means of survival is threatened by increasing industrial development. 

Elders  trust  and  anticipate  that  the  documentation  of  traditional  knowledge will 

result in actions to protect the Dene way of life, rather than gather dust in paper reports.  

In Łútsël K’é community meetings and  interviews, older people constantly remind  the 

community of the “power of words” and that the misuse or miscommunication of words 

and the way that words are shared, has led to more than 100 years of miscommunication 

about  the  content  of  the  Treaty  8  negotiation,  leading  to  fundamental  affects  on 

Dënesôłine access and control over  their  lands.   The survival of  traditional knowledge 

and  the ability of  the  Łútsël K’é Dene  to maintain a  relationship with  their  lands will 

come not just through research that “conserves” it, but through its use. 

 
5.11 Conclusions: Reflections on Knowledge Sharing and the Legacy of Colonization 

 
Just as road systems fragment  landscapes, attempts  to define and adopt  traditional 

knowledge  systems  can  damage  these  systems  rather  than  perpetuate  their  survival.  

Some scholars have examined at length the non‐aboriginal “manufacture” of traditional 

knowledge as a construct and the consequences of inserting traditional knowledge into 

western frameworks. 

It is clear that processes for sharing knowledge that allow traditional knowledge to 

become an open access  commodity,  can  endanger aboriginal  communities’ abilities  to 

control  development  pressures  on  their  traditional  lands,  but  may  also  endanger 

aboriginal rights and self‐governance institutions.  The sharing of traditional knowledge 

  159  



 

is beneficial when  it  is done  in  such  a way  that  the  “values‐at‐risk” of  the  aboriginal 

communities involved in land use planning are included in any exchange.  Information 

sharing must be  linked  to community‐based mechanisms  to control  the use, collection 

and interpretation of traditional knowledge.  Evidence of these community mechanisms 

are seen in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office. It is such community‐

based  organizations  and  the  institutions  that guide  their  activities  that  form  a nested 

exchange  interface guiding  the  creation and dissemination of  information both within 

the community and exchanges with organizations outside of the community (Fig. 5.2). 

Figure 5.2: Nested Exchange Interface between  
Information, Organizations and Institutions 

 

INFORMATION 

ORGANIZATIONS 
•information system 

• traditional knowledge 
holding community 

INSTITUTIONS 
• traditional knowledge use 

protocols for the use and 
distribution of knowledge 

It is only in this manner that 

the  strength  of  traditional 

knowledge  systems  to 

answer  the  “why”  of 

sustainable  resource 

management  decision‐

making is maintained, rather 

than  co‐opting  traditional 

knowledge  in  efforts  to 

answer  only  the  “how”  and 

“what” questions of resource 

use.    Only  by  maintaining 

the  linkages  between 

aboriginal  knowledge,  community  institutions  and  organizations,  do  information‐

sharing  systems  become  mechanisms  facilitating  knowledge  exchanges  rather  than 

opening aboriginal information to open access exploitation (Davidson‐Hunt 2003). 

The Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office is meeting the three‐pronged 

challenge of 1) maintaining inter‐generational communication within the community, 2) 

ensuring that the community has a voice on resource management issues at regional and 

  160  



 

national scales, and 3) actively working  to make sure  that  the community’s  traditional 

knowledge is not co‐opted. 

Chapter  6  outlines  the  experience  of  recording  Łútsël  K’é  knowledge  of  barren‐

ground caribou movements.   This knowledge was collected with  the participation and 

guidance of the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office.  Indeed, the research 

would not have been possible without the office. 

  161  



 

 
 

CChhaapptteerr  66
  
DDëënneessôôłł

rr rr ss
rr )) tt

 
 

iinnee  ((CChhiippeewwyyaann))  KKnnoowwlleeddggee  ooff  
BBaarrrreenn  GGrroouunndd  CCaarriibboouu  ((RRaannggiiffee   ttaa aanndduu   
gg ooeennllaannddiiccuuss   MMoovveemmeenn ss  

  
This chapter was accepted for review by the journal Arctic, and co-authored with P.O’B. 
LYVER and the ŁÚTSЁL K’É DËNE FIRST NATION. It has been reformatted here to fit the 
design of this thesis. 

 
 

 

We piece our recollections 
together and build for ourselves 
a pic u e of the caribou and its 
migrations, but we never 
succeed in discovering the first 
clue to the solution of the riddle 
of this mysterious animal. 

t r

Helge Ingstad 1931 

Photo Credit: Phil Lyver 

 
 

 

 

162 



 

6.1 Chapter Summary 
 

Semi‐directed interviews relating to the traditional knowledge of barren ground caribou 

(Rangifer  tarandus  groenlandicus) movements were  conducted with  elders  and  hunters 

from  the  Dënesôłine  (Chipewyan)  community  of  Łútsël  K’é,  Northwest  Territories, 

Canada.   The objective was  to document  elders’ and hunters’ knowledge of past and 

present caribou migration patterns and record their explanations for perceived changes 

in  movements.    Elders  recognized  expected,  unusual,  and  unprecedented  levels  of 

variation in caribou movements.  Changes in Dënesôłine hunting strategies (e.g., change 

in hunting area or prey  species) may  reflect  these different  levels of variation.   Local 

narratives  show  that Dënesôłine have  a  fundamental  awareness  of  caribou migration 

cycles.    Elders  are  aware  caribou  become  unavailable  at  times  and  used  stories  to 

describe  the  ecological  system.   Most  elders  thought  fire  frequency and  intensity had 

increased  over  their  lifetimes  and  that  caribou  numbers  and  distribution  had  been 

affected.   The majority of Łútsël K’é elders thought mining development was affecting 

caribou  movements  in  some  way.    Elders  believe  disturbance  around  traditional 

migration corridors and water crossings, and of “vanguard” animals, might be forcing 

animals  to  use  less  optimal  routes  and  influencing where  they  over‐winter.   Winter 

roads, and especially the prospect of a permanent road through the caribou range, are of 

concern because elevated berms and increasing traffic densities would create a barrier to 

migrating caribou.    It would also provide hunters and sightseers with easier access  to 

the animals, which could  increase disturbance  levels and  the numbers harvested.   It  is 

strongly believed that a lack of respect for caribou will cause the animals to deviate from 

their “traditional” migration routes and become unavailable to the people for a period of 

time.  While the technique of tracking caribou with satellite collars is perceived by many 

elders  to  interfere with  the  animals, many  hunters  are  very  interested  in  the maps 

produced  from  collaring  data.   Wildlife management  practices may  need  to  further 

accommodate aboriginal perspectives in the future. 

 

163 



 

6.2 Introduction 
 

Societies  with  access  to  their  traditional  lands  and  resources  maintain  an  in‐depth 

understanding and relationship with their  local environment and  its natural processes.  

This  traditional knowledge  (TK)  represents a  living, dynamic, knowledge  system  that 

uses  historic  and  contemporary  information  to  inform  current  thinking.    Traditional 

knowledge and narrative is important in the lives of Dëne (commonly differentiated as 

the Dënesôłine (Chipewyan), Tłicho (Dogrib), Gwich’in and Slavey language groups) in 

Canada’s Northwest Territories.   The  term Dënesôłine  is used  in  this  text  to  refer  to 

Dëne peoples historically known as Chipewyan peoples (“Chipewyan” is a term still in 

common usage that was a semi‐derogatory term thought to refer to the “pointed” style 

of Chipewyan dress and/ or hide preparation in the early fur trade era (Smith 1981)). 

Reliance  on  the  natural  environment  as  a  hunter‐gatherer  culture  has meant  that 

Dëne knowledge of wildlife populations is rich and diverse.  None, more so than in the 

oral  accounts  associated with  barren‐ground  caribou  (Rangifer  tarandus  groenlandicus) 

ecology, movements, harvest, and holistic beliefs.  As the most abundant large mammal 

in the North American sub‐arctic and arctic zones, the caribou is of special significance 

in  the  traditional  economy  of  the  indigenous  people  of  these  environments  (Berkes 

1999).    The  abundance  and  migration  patterns  of  caribou  provided  the  basis  for  a 

successful long‐standing dependency on the herds by the Dëne people.  

The  Dëne  people  recognize  natural  changes  in  caribou  numbers  or  migratory 

movements because of their almost continual interaction with the animals and wealth of 

on‐the‐land  experience.    This  places  them  in  a  favorable  position  for  determining 

whether changes are related to natural variation or anthropogenic activities (Stevenson 

1996).    There  are  examples  of wildlife  species  that  similarly moved  across  extensive 

landscapes, e.g. prairie bison  (Bison bison bison) and, as with caribou,  there  is evidence 

that local observations contain insights at regional and even global scales.  Examples of 

these  insights  include  traditional  knowledge  of  glacial  events  and  climate  change 

(Cruikshank 2001), mass movement of caribou populations (Ferguson, Williamson and 

Messier 1998), and isostatic rebound (Spink 1969). 

164 



 

The objective of the research was to document Dënesôłine knowledge relating to past 

and  present  caribou movements.   Dënesôłine TK  can  provide detail  of  temporal  and 

spatial  changes  at  both  local  and  regional  settings.    In  addition,  it  can  expand  our 

understanding of the differences between natural variation and unexpected changes  in 

the behaviour or ecology of caribou.  To avoid the marginalization of the belief systems 

that  lie  at  the  core  of  traditional  knowledge  and  practice,  this  study  engaged  in 

community‐based research efforts controlled and directed by  the people of Łútsël K’é.  

Łútsël K’é elder and hunter knowledge of expected variations  in caribou movement as 

opposed  to  variations  beyond  their  experience  is  outlined.    Spatial  and  temporal 

changes  in  caribou movements  observed  by  the  elders  and  hunters  were  recorded.  

Elders’ perceptions of how  fire, development  (mine  infrastructure),  and  some  current 

wildlife management practices (e.g., fire control and satellite collars), could be impacting 

caribou  were  also  documented.    As  interviews  were  conducted,  the  importance  of 

Dënesôłine beliefs to the elders became apparent.  Therefore, holistic narrative related to 

the caribou is discussed. 

 
6.3 Historic Background 
 

The  Dënesôłine  were  the  most  numerous  and  widely  distributed  of  the  Northern 

Athapaskan groups before European contact.  They occupied boreal forest‐tundra areas 

from near Hudson Bay north of the Seal River (in present‐day northern Manitoba) in a 

wide arc stretching to the mouth of the Coppermine River north of the Arctic Circle in 

the northwest (Smith 1981:271).  In historic times, this area extended westward between 

Lake Athabasca and Great Slave Lake (Gillespie 1976).   By the 19th century, Dënesôłine 

occupation of the south and central barren‐lands shrank (Smith and Burch 1979) as the 

people  died  from  European  diseases  such  as  smallpox,  tuberculosis,  influenza  and 

measles.   However,  increasing participation  in  the  fur  trade as well as  the adoption of 

European technologies such as the metal ice chisel (making mid‐winter fishing with nets 

possible)  and dog  teams  as  the main  form  of  transportation  in  the  late  19th Century, 

affected Dënesôłine land use and occupancy patterns as well (Smith 1981).  There is also 

165 



 

evidence  that  the  land use and occupancy patterns of  the Dënesôłine people exhibited 

historical  expansion,  reduction,  and  shifts  just  as  the movements  and  ranges  of  the 

barren‐ground caribou herds they relied upon varied (Gillespie 1976, Smith 1981). 

Most (currently about 2 million) of the barren‐ground caribou in North America live 

in seven  large herds, which migrate seasonally from  the  tundra  to  the taiga.   In order, 

from Alaska  to Quebec,  these  are  the Western Arctic,  Porcupine,  Bluenose,  Bathurst, 

Beverly, Qamanirjuaq  and George River  herds.   Other  barren‐ground  caribou  live  in 

smaller  herds  that  spend  the  entire  year  on  the  tundra.    In  spring,  barren‐ground 

caribou  cows  head  toward  traditional  calving  grounds  to  which  they  show  a  high 

degree of fidelity; as a result, most herds are named for their calving grounds. 

The distribution of Dënesôłine bands and hunting groups was historically  linked  to 

the peoples’ knowledge of  the anticipated dispersal and movements of barren‐ground 

caribou.  Caribou movements were tracked using highly mobile spatial communication 

networks of families and bands linked across a broad front (Smith 1978).  In late summer 

the front would advance north out on  to  the barrens, and  in winter withdraw  into  the 

taiga  country  and  come  together  in  larger  camps  to  share  information  (Smith  1978).  

Using  this  system  the  people  could  expect  to  remain  reasonably  well‐informed 

regarding  the  whereabouts  of  caribou  at  any  one  particular  time.    Essentially,  this 

network  of  communication  served  as  a  “reconnaissance  system,”  informed  by  the 

experience of collectively held and multi‐generational knowledge of caribou movement 

patterns.   Dënesôłine hunters used their knowledge of migration routes and key water 

crossings  that caribou used  to access wintering grounds,  to  focus  their hunting efforts 

and  position  themselves  on  the  caribou  range.    Therefore,  the  ability  of  groups  to 

intercept  caribou  relied  on  the  strategies  used  by  hunters  and  their  knowledge  of 

migration  routes,  and  the  efficiency  of  communication  networks  between  hunting 

groups  (Smith  1978).    Hunters  from  Dënesôłine  communities  reminisce  about  the 

manner  that  people  in  scattered  and  numerous  camps  helped  each  other  by  sharing 

information about caribou movements and distribution (Fig. 6.1). 

 

166 



 

 

Figure 6.1: Network of Selected Hunting Camps described by Łútsël K’é Elders 
- these camps shared information about changing caribou movements 

 

 

Observations of “normal” versus “unexpected” variations  in movement  through  these 

areas would have been noted and potentially linked with environmental anomalies such 

as early or late winter freeze‐up and/or spring break‐up. 

The  Dënesôłine  people  moved  over  large  geographical  distances  in  order  to 

accommodate  the  widely  varying  migratory  movements  of  barren‐ground  caribou 

populations.   Prior to contact with Europeans, people moved in and out of the barrens 

regularly, virtually as far north as the calving grounds of the Beverly herd and almost as 

far  north  as  the  mouth  of  the  Coppermine  River  (Smith  1981,  Gillespie  1976).  

Archaeologists  surmise  that with major population  shifts of  caribou every one  to  two 

human  generations  (30‐50  years),  “emigration”  or  starvation  events did  occur  among 

caribou‐dependent peoples (Speiss 1979).  However, starvation is not part of Dënesôłine 

cultural narratives as  it  is  in other cultures.   Although the absolute necessity of elder’s 

knowledge of caribou ecology and metaphysical human‐caribou relations for purposes 

of survival has diminished, its role in the management of caribou and cultural identity 

and  spiritual well‐being  is  recognized  by  community members  as  still  relevant  and 

important. 

 

167 



 

6.4 Methods 
 

The  study  was  conducted  in  the  Dënesôłine  community  of  Łútsël  K’é  (62°24ʹN, 

110°48ʹW), located in the East Arm of Great Slave Lake, Northwest Territories, Canada.  

The  reference  area  for  this  chapter  includes  those  land  areas  that  elders  hunted  in 

through  the  course of  their  life‐times  and  those  areas described  in  elders  accounts of 

their  ancestral  land  use.   We  have  included  the  traditional  territory  defined  by  the 

Treaty  8 Akaitcho  Territorial Government,  the  land  claim  organization  to which  the 

community of Łútsël K’é belongs (Fig. 6.2). 

Figure 6.2: Akaitcho Territory
 

 

Descriptions of  land use  in  this chapter do not claim  to  represent  the  full extent of 

present‐day or historical Dënesôłine land use.  This research did not ask for, nor set out 

to comprehensively map all aspects of  the  Łútsël K’é Dëne First Nation’s current and 

past  land  use.    These  matters  are  currently  under  negotiation  within  land  claims 

processes.   We  used  individual  elder  and  hunter  interviews,  group workshops,  and 

participant  observation  during  the  2  years  that we  (the  individual  authors)  lived  in 

Łútsël K’é (2000‐2001). 

168 



 

 
Interview process 

Thirty‐eight elders  (26 men and 12 women)  from  the community were  interviewed 

using a semi‐directed approach.   From  this group, 24 elders were  interviewed at  least 

twice  (at  least once by each  researcher).   A person was generally  considered  to be an 

elder  if  they were  over  the  age  of  60,  however  this was  not  always  the  case.   One 

community member describes elder community roles in the following way: 

[t]he elders ... give a lot of advice and guidance, like that. They try to give 
d rection to the leade ship.  So they have been really helpful.  It doesn’t really
go by age.  It goes by how you can get people to work togethe , how to follow a 
way of life that has already been set.  They call it ‘dun-chun-yeh’ [Dëne 
ch’an e   it’s like cu tu e, our cu ture, tha 's what it s (J.C. Catholique quoted 
in Raffan 1992:105). 

i r  
r

i ] l r l t i

 
The  first  set  of  interviews was  recorded using  a VHS  system  in  the  homes  of  the 

elders and transcribed at a later date.  Four interpreters fluent in English and Dënesôłine 

were  employed  for  the  interview  and  transcribing  process,  although  one  interpreter 

worked approximately 80% of the time.  Each interview was translated into English and 

usually  transcribed  by  the  same  interpreter  who  had  conducted  the  interview.  

Providing a response was left to the elder’s discretion, therefore not all questions were 

answered.    Interviews with Łútsël K’é hunters  that were over  the age of 25 years and 

regularly  participated  in  hunting  forays  were  conducted  immediately  following  the 

spring hunting period.  Thirty hunters were surveyed in May 2000, and 39 in May 2001.  

Interviews were  conducted  in English and  in  the home of  the hunter,  independent of 

other hunters. 

A second set of interviews was documented using an audio‐recorder and knowledge 

of  caribou movements  was  recorded  on  a  set  of  1:250  000 maps.    Interviews  were 

generally carried out  in the homes of the participants.   A translator/facilitator fluent  in 

English  and Dënesôłine  and  familiar with  community  place  names was  present  (the 

same  individual  filled  this role  for all but  two  interviews).   Again, all  interviews were 

translated into English and transcribed.   Sound recordings were transferred to CDs for 

storage.   Mapping  information  was  recorded  on  transparencies  to  be  digitized  and 

169 



 

incorporated  in  the  Łútsël  K’é  Dëne  First  Nation’s  geographic  information  system 

(AutoCAD  2000,  ArcView  3.1),  textual  information  will  be  incorporated  in  the 

community’s text‐based databases (Access 2002, AskSam 4.0). 

The interviews primarily focused on themes such as traditional caribou crossings and 

sites where caribou were harvested, observed  temporal and spatial changes  in caribou 

behaviour or migratory patterns, and elders’ perceptions of the effects of development 

(contamination  and disturbance  caused by mining,  and winter  roads)  and  two of  the 

current  management  practices  (fire  suppression  and  the  use  of  satellite  collars)  on 

caribou.   These  two  issues were  identified as  community  concerns during workshops 

that preceded the interviews. 

 
Community guidance 

Each author obtained  clearance  from  the  Łútsël K’é First Nation’s Band Council  to 

first visit the community and then to design research projects that were both of practical 

relevance and ethically acceptable to community members.  Workshops were held in the 

Łútsël K’é Lands, Wildlife,  and Environment  office  and  an Elders Committee guided 

and shaped research designs.  It was agreed that primary research material will be held 

by  the community and publications based on  this material must be authorized by  the 

Łútsël K’é Lands, Wildlife, and Environment Committee. 

 
Participant observa ion and action researcht  

While  this  chapter  is  informed  specifically  by  the  individual  interviews  and 

workshops  described  above,  each  author  spent  extensive  amounts  of  time  learning 

about  community perspectives  from  other  community‐based projects.   Regarding  the 

division of labour between the two individual authors, Phil Lyver and local researchers 

recorded  hunters’  knowledge  of  caribou  and  impressions  of  caribou  body  condition 

during  the  1999‐2001  fall  and  spring  hunting  seasons.   Anne Kendrick worked with 

community  researchers  aiding  efforts  to  incorporate  traditional  knowledge  into 

computer  systems  in  2000‐2002.    This  time  was  exclusive  of  the  workshops  and 

interviews carried out to map elders’ knowledge of caribou movements. 

 

170 



 

6.5 Łútsël K’é Elders Knowledge of Caribou Migration Patterns 
 
Łútsël  K’é  elders  describe  geographic  and  temporal  variation  in  caribou  migration 

patterns.    However,  the  ability  of  Łútsël  K’é  elders  to  observe  patterns  in  caribou 

movement  is  complicated by  the vast  ranges  these animals utilise, and  the overlap of 

three,  or  even  four herd  ranges  (Bathurst, Beverly, Qamanirjuaq,  and Ahiak)  in  their 

traditional hunting area (see Chapter 1, Fig. 1.1).  It would likely take more time to fully 

understand elders’ knowledge of movement patterns  than our  interviews allowed  for.  

Most  elders  are  hesitant  to  acknowledge  they  have  a  comprehensive  knowledge  of 

migratory  movements  probably  because  it  violates  their  sense  of  humility  about 

presuming to “know” caribou. 

Accounts  from  Łútsël  K’é  hunters  suggest  range  overlap  may  not  be  an 

insurmountable  problem when  attempting  to  identify  animals  from  particular  herds.  

Well over half of hunters  (59%, n= 39) advised  that  they could recognize caribou  from 

particular  herds  based  on  an  aspect  of morphology  and/or  the  direction  animals  are 

coming  from,  or  travelling  toward,  at  particular  places  and  times  of  the  year.    For 

example,  hunters  report  it  is  possible  to  distinguish  between  Bathurst  and  Beverly 

caribou migrating  north  through  the Reliance  area  in April.   At  this  point  and  time 

Bathurst animals will generally turn and travel on a more north‐westerly bearing, while 

Beverly  caribou  continue  on  a  north‐easterly  track  through  the Artillery  Lake  region 

(Ernest  Boucher  2001;  Fig.  6.3).    Elders  and  hunters  state  that  this  identification 

technique is reliant to some extent on where the caribou have over‐wintered. 

171 



 

Figure 6.3: Barren-ground Caribou Migratory Movements near Łútsël K’é, NWT  

 

There are many hunters who will say that they cannot differentiate between Beverly 

and Bathurst animals.  It is also difficult to ascertain what hunters mean when they refer 

to  a  “herd.”    The  recognition  that  animals  from  one  “herd”  are  in  better  or worse 

condition than animals from another “herd” may change from year‐to‐year or season‐to‐

season.  Morphological characteristics used by hunters to identify caribou from different 

herds (Bathurst vs. Beverly caribou) include pelage and antler colouration, the size and 

shape  of  animals,  and body  condition.   Quite  often  a number  of  these  characteristics 

were used in conjunction with location or the direction the animals were traveling at the 

time  of  interception.    Beverly  caribou  were  generally  described  as  shorter,  stockier 

animals with a paler (whitish) pelage on their heads and along their flanks than Bathurst 

caribou. 

You can tell which herd anima s may belong to based on their h de colou , 
size and body shape, and the direction the cows are migrating to (James 
Marlowe 2001). 

 l i r
 

t r  
 t) r  

r r

 
Some herds will be in better condition han animals f om other herds.  The 
animals towards Yellowknife (McKinley Poin  are skinnier and darke in
colou , than those caribou ove  by Łútsël K’é (August Enzoe 2001). 

 

172 



 

Some Łútsël K’é elders have noted that the foetuses of caribou cows harvested during 

the winter and spring months are less developed in recent years.  They have found it is 

not possible to make the same clothing and equipment from unborn calf hides, since the 

fetuses are relatively hairless and small compared with past years.   

Very few of the Łútsël K’é elders  interviewed said that they had noticed changes  in 

the abundance of caribou in their traditional area over the years.  However, virtually all 

the elders interviewed spoke of geographic and temporal changes in caribou migration 

patterns. 

Caribou have a la ge range and do not migrate using the same routes year 
after year.  Some years they use different routes.  They go where the food 
is.  The caribou don t always travel us ng the same route. In some years
they use diffe ent routes to go south (Joe Desjarlais 2000). 

r
   

  ’  i     
r

i r t r i ( t  
  

r r t r
l

l r t i  ri r .
r r r t

i t
 

r t t
t r I t r

r t
r r  

t

 
The car bou don't mig ate h ough th s area Łú sël K’é) any more.  Some 
people say the caribou don't migrate towards us now.  Some also say the
caribou have dec eased in numbe s, bu  I still think the e is plenty of 
caribou.  If people don't see caribou for a while, the caribou wil  come 
ooking fo  he people.  To th s day the ca bou a e still like this   The 

p oblem is now the mines interfe e with their mig a ion and stop the 
car bou coming to the people.  Another problem is all the land hat has 
been burnt around Łútsël K’é and this also keeps the caribou away.  In the 
past when the e were forest fires he land would burn jus  to a certain 
point, but now the fires burn ou  of cont ol.  n the past here we e not that 
many areas that we e burnt so he caribou were everywhere.  Now there 
a e many large burn a eas and the caribou stay away.  They do not migrate 
through hose areas because there is nothing to feed on (Madeleine 
Drybones 2000). 

 
It  is difficult to define elders’ knowledge of expected (Æedo), unexpected (Æedo Æaja) 

and unprecedented changes in caribou migration routes.  Elders recognize that there is 

always  inter‐annual  variation  in  caribou  movements.    The  winter  and  spring  of 

2000/2001,  the  years  that  the  interviews  occurred,  was  the  first  time  caribou  had 

concentrated around Łútsël K’é since 1997.   The cycles of caribou wintering around, or 

moving  through a particular area  in some years, but not  in others,  is considered  to be 

“standard migratory behaviour” by  the  elders.   They discuss  the  range of  routes and 

wintering  areas  caribou may use  from year‐to‐year.    It  is  clear  that migratory  routes, 

wintering  areas,  and  fall  and  spring  staging  areas  (areas where  large  aggregations of 

173 



 

animals  come  together  before  splitting  into  smaller  groups)  are  always  somewhat 

variable.  In contrast, elders considered an unusual movement to be when caribou swam 

relatively large distances instead of crossing water bodies at a narrows.  Elders have also 

mentioned  that  caribou  used  to  regularly  wash  ashore  in  the  Reliance  area  after 

drowning in the Lockhart River, but this is rarely seen anymore. 

Caribou stil  mig ate using the same routes.  There has been no change.  In 
the past ca ibou mig ated f om here all the way up to he barrens.  They
don’t move through this a ea (Łútsël K’é any more, not like they used to 
(Joe Michel 2000). 

l r
r r r  t  

 r  ) 

r  t r
r

 
Initially  it  seems  that  this elder  is contradicting himself by  saying  that caribou  still 

use the same migration routes, but do not migrate through the Łútsël K’é area like they 

used too.  The elder could be aware that although the caribou had not migrated through 

Łútsël K’é  recently,  or  in  the  same  numbers  that  they  used  to,  they  are  still  using  a 

recognized alternative migration route.  It is also possible the time spans between these 

shifts in migratory routes are not long enough to be considered a “change” by the elder.  

Elders may have  a greater perception of multi‐year patterns  in variations, not  just of 

year‐to‐year variations. 

Evidence  from  community mapping  interviews  shows  that  Łútsël K’é people have 

“back‐up areas”  (places where caribou are  likely  to be  if  they are not  in  the area  they 

were expected  to be) and “back‐up  strategies”  including  resorting  to harvesting other 

foods, like fish, moose, or muskox.   Burch (1977) has discussed the use of muskox as a 

“backup” by the Dënesôłine when caribou and fish were unavailable. 

The e’s no caribou some years so they [people] s ay here (Me idian Lake). If it’s 
a bad year for caribou then they could get moose the e (Pierre Catholique 2001). 

 
Łútsël K’é hunters  and  elders discussed  the variability of winter movements  and  the 

decision‐making  strategies of when and where  to move hunting  camps when  caribou 

did  not migrate  through  or winter  in  certain  areas  as  expected.    There  is  a  general 

recognition with respect to large bodies of water (like McLeod Bay and Artillery Lake) 

that  if caribou that normally were seen  in the area  in a certain season were not on one 

side  of  a  lake,  they  would  almost  certainly  be  found  on  the  “other  side.”    Elders 

174 



 

explained  that  if  caribou  did  not winter  in  the  relatively  accessible  (to  people)  areas 

recognized for their “good” hunting  it was then worth the effort to travel to areas that 

were  less  easily  accessed,  but  highly  dependable  for  the  presence  of  caribou.  

Perceptions of accessibility are dependent on the areas where family groups were living 

on  the  land.   Elders  also  speak  of  spans  of  time  (many  years  in  length)  that  caribou 

stayed north of the tree‐line throughout the winter.  Such a period occurred during the 

height of the white fox trapping era in the barren‐lands. 

There were times when caribou did not winter in the Łútsël K’é area for a number of 

years.  People coped in a number of ways:  

During 50s, 60s, people used to stay a ound the e [McKinlay Lake a ea], 
[because] there’s no caribou on the south s de.  They go north.  I remember
they hau  some meat f om here McK n ay Lake] with a single engine plane.  
A ound McKinlay Lake   Used to hau meat f om here [McK nlay Lake] to
Snowdri t [Łútsël K’é].  They d d that a few times and then 70s, same thing  
there was no car bou on this side [at Łú sël K’é], 70s there was o s over he e, 
no th sho e [of McLeod Bay], people used to go across.  I was trapping at 
McKinlay Lake, not only me, there was some people they went hunting fall-
time, Decembe , they went across by dog team ... Most of the time there was 
caribou around the e.  Most of the time the e was caribou a  McKinlay Lake.  
Used to be no caribou around here (Ernest Boucher 2001). 

r r r
 i   

l r [ i l
r  .  l r i  

f i  ,
i t l t r

r r

r
r r t

 
 
6.6 Role of Narrative in Describing Caribou Movements
 
In many  instances when  caribou  are difficult  to  locate,  narrative  and  legend may  be 

used  to  explain  the  phenomenon.   Much  of  the  content  in  these  stories  reveal  the 

human‐environment  relationship  that  exists  between  the  Dënesôłine  people  and 

wildlife.    In  many  sub‐arctic  and  arctic  cultures,  observations  that  certain  animal 

populations occasionally “disappear under‐ground or under‐water” are an  illustration 

of  the  expected  variable  and  fluctuating  nature  of  the  movements  of  wide‐ranging 

northern wildlife populations.  Animals may disappear for a length of time from a given 

region,  but  they  are  not  gone  in  an  absolute  sense,  rather  they may  be  temporarily 

utilizing  another  area  of  their  range.    Dënesôłine  elders  narrated  these  accounts  to 

provide explanations for the disappearance of caribou or changes in their movements: 

All o  a sudden the caribou (Æetthen  we e gone and the peop e we e starving  
The e were no caribou t acks to be found. However, a small bird called a 

f ) r l r .
r r

175 



 

whiskey-jack (jize) was flying a ound and saw something encircling the 
caribou. The whiskey-jack saw that the raven (datsa) had the caribou 
surrounded by the stomach fat (Æechayu) The raven had used the stomach fat 
to net the caribou. The raven just sat there eating pemmican (a mixture of 
ground d y meat and fat) and keeping guard. All a ound the raven were lots 
of caribou moving. The raven was chasing other animals away from the 
caribou to keep them for h mself. While the raven was doing this the jize 
broke th ough he ence and freed he caribou and hat is how the ca ibou 
were found again (Mary-Rose Enzoe 2000). 

r

r  r  

 i   
r t f  t t r

t t ill r

r t r
 

 

 
When you skin ou  the head of he caribou you w  find w iting on its 
forehead.  No one can actually read this writing.  However, in the past some 
elderly women would say it meant, wherever the people a e, hat is whe e the 
caribou will go.  The caribou would always eventually migrate towards the
people.  That is what they said was written there (Madeleine Catholique 
2000). 

 
6.7 Reasons Postulated by Elders for Changes in Migration Routes 
 
Elders  suggested  a  variety  of  natural,  anthropomorphic  and  ideological  reasons  for 

caribou  altering  their migration  routes.    Reasons were  related  to  fire  effects, mining 

development  (contamination  and  disturbance  issues,  winter  roads),  current  caribou 

management practices (use of satellite collars), and cultural beliefs (respect for caribou). 

 
6.7.1 Fire 

 
Łútsël K’é elders were asked  to comment on  their  impressions of  fire  in  the winter 

caribou  range.   When  asked directly  for  comment  on whether  or  not  burn  rates  had 

changed  throughout  their  lifetimes,  almost  all  elders  stated  that  the  frequency  and 

intensity of fires had increased in recent times. 

Forest fires are mo e severe now than in the past.  In the past there were so
many caribou, but now there are not as many because of the forest fires.  
Forest fires also kill a lot of the wildlife like insects, birds, and small fur 
bearing animals.  A lot of things have gone.  There were not as many fores
fires in the past (Maurice Lockhart 2000). 

r  

t 

 
Some  elders  indicated  that  the  number  of  fires  fluctuated  annually,  but  it  was 

difficult  for  them  to determine whether  the  trend  in  fire  frequency was  increasing or 

decreasing.   Elders have noted  that  the  recovery  rate of  forest around  Łútsël K’é and 

176 



 

Nonacho Lake  is  lengthier  than  in  the Fort Resolution or Fort Smith areas.   Elders  felt 

that current  fire  fighting policy does not properly account  for  this variability  in  forest 

recovery rate (Fig. 6.4). 

Figure 6.4: Fire Cycle Map, Łútsël K’é area
(Adapted from: Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board 1994 Fire Management 
Recommendations for Forested Range of the Beverly and Qamanirjuaq Herds of Caribou, 
Management Report #1, Appendix 3) 
 

 
 

Elder knowledge of caribou responses to burns 
Just over half of the elders  interviewed  in the first round (52%; n= 29) reported that 

caribou would move  straight  through a burnt  region without  stopping  to  feed, while 

almost a quarter of elders (24%) thought that caribou would alter their migration route 

to avoid burnt areas.  The remaining elders either believed caribou were capable of both 

behavioural responses to burnt areas or did not comment on this aspect.   Elders (24%) 

believe  that  the  size  and  the  number  of  burnt  areas  caribou  have  to  negotiate  each 

winter and spring can determine the body condition status of those particular animals. 

A mapping exercise was carried out during  the second  round of  interviews during 

which elders identified areas where they had been consistently successful at intercepting 

the  caribou migration  (e.g.,  Æedacho  – Artillery  Lake, Kaché‐ Reliance, Nanula  Tue  – 

177 



 

Nonacho Lake, McDonald Lake, Łuh Cho Kué ‐ LaLoche Lakes, Hok’os Tué – Meridian 

Lake).   Elders reported when and how caribou negotiate around or through burns of a 

variety  of  sizes  and  ages  and  in  some  cases  the  length  of  time  that  elapsed  before 

caribou returned to “good hunting areas” that had experienced fire events (Fig. 6.5). 

Figure 6.5: Effects of Recent Fires on Selected Reliable Caribou Hunting Areas

 

Elders  explained  that depending on how  large  a burn was  and where  it was  located 

relative  to migration  routes and  feeding areas, caribou would  travel  through burns or 

avoid burn areas altogether.  The discussion was unavoidably complicated, however, by 

the  effects  of  hydro  flooding  in  the  caribou wintering  grounds  south  of  Łútsël  K’é.  

Caribou and human movements naturally influenced by fluctuating ice conditions and 

winter forage are now also affected by flooding events in the Nonacho Lake area south 

of Łútsël K’é.  This area (Rocher River, Talston River, Nonacho Lake) was recognized as 

“caribou country” in Hudson’s Bay Company records dating before the establishment of 

Canadian government agencies in this part of the north (Bone et al. 1973).  

The caribou mig ate straight through the burnt a eas.  They do not stop to 
feed.  If the g ound and vegetation has been all burnt what is the use of them 
hanging a ound because they cannot eat anything.  They do not turn back
instead they just keep going. That is why some of the caribou are very thin.  
Caribou stick to their migration rou es.  If the e was a green area just off 

r r
r

r  

t r

178 



 

their route they would not deviate to forage there.  They would continue 
straight on until they found palatable vegetation.  n that a ea (Rocher River) 
the land has been burnt so bad that there is no food for the caribou so they
don't migrate there anymore.  Soon this will happen around here.  The 
caribou will just migrate to the treeline.  The caribou know where the ground 
has been burnt (John Catholique 2000). 

I r
 

ts 

 
Many of the Łútsël K’é elders voiced their concern about the detrimental short‐term 

impacts (< 50 years) where fire has destroyed winter caribou forage, thus reducing the 

forest’s  ability  to  support  caribou,  especially  around  communities.   As  a  result,  the 

availability of caribou to some communities has been reduced through the effects of fire 

(e.g., Black Lake,  Saskatchewan; Tadoule Lake, Lac Brochet, Manitoba).   The  need  to 

develop  a  fire management  plan  taking  into  account  the  “values‐at‐risk”  of  caribou 

hunting  communities  was  a  high  priority  of  the  Beverly  and  Qamanirjuaq  Caribou 

Management Board  for many years.   Elders often  focused on  the politics of  fire policy 

and  fire‐fighting methods  that  they did not believe met  their needs.   Loss of property 

(cabins),  trap‐line  areas,  and particular  plants  and  trees used  for medicinal  and  craft 

purposes were of concern.   In general, elders indicated they have observed an increase 

in the number of fires from the late 1950s through to the 1970s.  When elders were asked 

directly  about  fire  rates,  almost  all  said  that  burn  rates  have  increased  through  their 

lifetimes.   

 
6.7.2 Mining Developmen

 
Mining and other  industrial activities such as petroleum exploration and extraction, 

hydroelectric development, tourism, and associated infrastructures are increasing in the 

Arctic  (Walker  et al. 1987; Wolfe  et al. 2000), especially  in  the Northwest Territories of 

Canada.    The  expansion  of  industry  in  the  Northwest  Territories  can  be  largely 

attributed to recent discoveries of mineral deposits (e.g. diamonds) and recent advances 

in operational  technology.   The  impact of  these developments on wildlife populations, 

such as  caribou,  is debated among  industry,  scientific, and aboriginal  representatives.  

Łútsël K’é elders concentrated their discussion of industrial development on the effects 

of mining activities. 

179 



 

The majority  of  elders  expressed  some  form  of  concern  regarding  the  impact  of 

mining  activities  on  the  environment,  the wildlife,  and  their  lifestyle.    The  primary 

concern for elders was the effect of blowing particulate matter (e.g. kimberlite, granite, 

and  schist  dust)  from  the mines  entering waterways  and  covering  vegetation.    The 

detrimental  flow‐on  effects  through  the  food  web  to  fish,  waterfowl,  caribou,  and 

subsequently  themselves, were postulated  by many  of  the  elders.   Half  of  the  elders 

made reference to potential contamination issues.   The direct effect of mining activities 

on  caribou  migration  routes,  caribou  welfare  (e.g.,  caribou  damaging  limbs  when 

crossing  road  berms),  and  caribou  becoming  habituated  to  human  activity were  also 

suggested as potential impacts. 

 
Inf astructure avoidance by caribou r

r  

t
i l r

 r

Łútsël K’é elders are concerned about the effects mining activities may be having on 

caribou  and other wildlife.   Many  elders  suggested  that mine  infrastructure  could be 

affecting caribou migration patterns  (i.e., routes used and  time  taken  to reach  the  tree‐

line). 

The mines are on the caribou mig ation route.  For me the way the caribou
migrate is different.  It takes longer for the caribou to migrate to the tree-line 
now tha  the mines are there.  It was not like that before.  The caribou used 
to come to the bush very qu ck y.  It is taking longe  for them to come to the 
trees (Jim Fatte  2000). 

 
Transport  corridors  servicing  the  mines  within  the  Bathurst  caribou  range  is  of 

special concern to the Łútsël K’é community (see Chapter 4, Figure 4.1).   A permanent 

road is under consideration for construction between the Lupin Mine and Bathurst Inlet 

on  the coast of  the Arctic Ocean, near  the Bathurst caribou calving area.   Each winter 

(beginning on about 10 December) a 500 km road  is constructed between Yellowknife, 

Ekati, and Echo Bay’s Lupin Mine operation.   Collision risk, disturbance of  traditional 

migration routes and annual distribution by heavy traffic densities, the visual barrier of 

an elevated road, and  the ease of access  to  the caribou herds by hunters along winter 

road networks are potential effects that are of concern to elders. 

Not too long ago [approximately 1997] two big herds used to come a ound 

180 



 

Łútsël K’é and people came from all over to hunt the caribou.  In the yea s 
following the herd began coming towards us, but then turned away.  Now that 
there a e mines with roads and high snow d ts on the s des the caribou won't 
cross and their migration route is disrup ed.  The old people said if you pile up 
snow into d ifts the caribou would not c oss them.  They just move along-side 
o  it  Th s s what is happening w h the winter roads   They don't teach k ds
about this any mo e.  The white man does not know this.  The way the ca ibou 
migrate has been disrup ed.  The roads bisect the migration routes and d srupt 
the natural behaviour of the caribou (Liza Enzoe 2000). 

 r

r  rif i
t

r r
f . i i it .  i  

r r
t i

 

 
The  possible  effects  of  human  activity  on  caribou  migration  are  recognized  in 

Dënesôłine taboos.  The Dënesôłine were mindful of these taboos when they first began 

constructing log cabin villages in the 1930s.  For example, many Łútsël K’é elders lived 

at  a  site  known  as  Æedacho  tłazi  (Timber Bay, Artillery Lake),  located  slightly  inland 

from a major caribou water crossing (Æedacho).   Elders recall that they were told never 

to pitch tents or build cabins too close to these water crossings.  They also recall a time 

when  someone  disregarded  this  taboo,  and  recount  how  the  caribou  changed  their 

migration pattern through the Artillery Lake region.   

Another traditional practice was to allow the first group of animals that arrived at a 

water crossing like Æedacho to pass undisturbed, ensuring that vanguard animals were 

not killed.   Caribou speared at water crossings were dragged away from crossing sites 

before they were butchered.   

Potentially,  the  greatest  impact  on  caribou  of  transportation  corridors  is  the 

facilitation of hunter access.  Łútsël K’é elders recognize that the ease of hunter access to 

caribou herds along  transport corridors could directly affect caribou numbers  through 

increased  harvest  opportunities.    They  also  acknowledged  the  potential  for  greater 

disturbance, especially if the proposed all‐weather road from the Lupin mine site north 

to Bathurst Inlet bisects the Bathurst calving grounds. 

 
Location of mine sites with respect to caribou movements

The degree of  impact mining development has on caribou movements may depend 

largely on the location of the mine(s) with respect to migration routes.   The location of 

mines with  regard  to  caribou migration  corridors and  crossing points of  lakes  should 

also  be  considered.   Many  elders  specifically mentioned  the  location  of  current mine 

181 



 

sites on migration routes as a problem.  Corridors are regularly used by caribou to pass 

through  areas  of  “rough”  terrain,  while  crossing  points  are  usually  located  at 

constrictions  in many of  the  lakes.    In many  instances  the  locations of  these corridors 

and  points  are  common  knowledge  to  local  aboriginal  people.    The  regularity with 

which caribou use these routes means  it  is highly  likely that changes  in the number or 

the frequency with which caribou use these traditional corridors and crossing points are 

noticed  by  aboriginal  elders  or  hunters who  hunted  in  this  area.   Monitoring would 

necessitate  the  elder(s)  observing  the  caribou  movements  once  the  mine  became 

operational.    A  change  in  caribou  numbers  could  be  attributed  to  an  absolute 

decline/increase in the population; or a temporal or spatial shift in migration routes. 

By observing the mines I've seen that they are not good for the caribou.  In
the past the car bou used to mig ate and stop in the Dathi kue (Wa msley
Lake  area  Very ew car bou move through that area now.  People also do
not go up into that area now.  You go to the m nes to observe the car bou.
I've been up to the mines three times and have observed the caribou there
You just see a few caribou here and the e.  For me the mines have changed 
the way caribou behave, although I am not all that sure how much they have 
changed.  I know the main car bou migrat on trai s are still there.  In the past 
you could see caribou trails all along the landscape, even in the summer.  You 
could see their tracks everywhe e.  Now you do not see them hat much   
Just some o he main mig ation routes remain.  These are only the tracks 
you see   n the past you could see where the ca bou have played when 
they've stopped, but now you do not see hese signs of caribou p ay ng. You
only see the m g ation t ails.  A ter they put the mines up in the barrens the 
caribou have changed for me.  The mea  however still tastes the same.  The 
way I hunt I know how ar the caribou are from my house.  These days the 
ca bou are urthe .  These days the caribou a e much further than what they
used to be.  In the past it was not like that (Noel Drybones 2000). 

 
i r l  

) .  f i   
 i  i   

  .  
r  

 
i i l

r t .
f t r

. I ri
t l i  

 i r r f
t

 f  
ri f r r  

 
It  is  expected  a  mine  located  on  or  close  to  important  migration  corridors  and 

crossing points would impact more frequently on a greater proportion of the herd, than 

if it was located away from these points.  Elders suggest that mining activity could have 

the  effect of deflecting  caribou away  from  these migration  routes.   Caribou use  these 

corridors and crossing points to minimize the time and energy expenditure migrating to 

wintering  grounds.    If  animals,  especially  caribou  cows  and  calves,  are  forced  by 

development  to use  less optimal  routes, productivity and  survival could be adversely 

182 



 

affected.   The  importance of particular  trails running past mine sites may be greater  if 

the  surrounding  terrain  is  very  uneven.   Comments  from  elders  implied  that  rough 

terrain could pose problems for caribou.  Some elders stated that animals are “driven” to 

move quickly at certain times of year or at certain stages of migration, and more prone 

to get injured at certain sites.  Animals forced onto rough ground to by‐pass mines may 

also  be more  prone  to  injury,  especially  if  disturbed  by mining  or  predator  activity.  

When  elders  talked  about  the  effects  of  waste  rock  piles  on  caribou  (injuries  and 

deflection of movements) they often compared it with an area known as the “very rocky 

area” (near Healey Lake, north of Artillery Lake) that is virtually impassable.  This is an 

area that elders have noted caribou avoiding. 

Just  over  a  third  of  elders  stated  that  the number  of  caribou with  leg  injuries  has 

increased based on observations from mine sites and reports from hunters.   The elders 

have  suggested  that  these  injuries may  have  been  sustained while  negotiating  road 

berms and waste rock dumps (50 m high) after being disturbed by mining activities (e.g., 

trucks and blasting). 

I think the mines are no good for the ca ibou.  Th s fall [2000] the hun ing 
lodges [the Dënesô³ine guides  saw more caribou limping and caribou with 
sore legs.  The mine roads have huge boulders on the side of them.  Even 
though the roads are constructed through the caribou's migra ion, the caribou 
knows it has been through there before and must mig ate hrough.  The 
boulders a e the reasons why caribou have injured legs.  When people make 
oads they shou d fix the sides o  the roads p ope y.  The mine peop e sa d 

they would watch out for the animals out the e but they' e not doing their job 
proper y (Joe Desjarlais 2000). 

r i t
]  

t
r t

r   
r  l f r rl l  i

r  r
l

t
 
6.7.3 Cul ural Beliefs 
 

A relationship based on respect is an especially important part of Dënesôłine‐caribou 

beliefs.  Almost all of the Łútsël K’é elders and hunters in discussions have emphasized 

the importance of respect and have postulated lack of respect as a reason for changes in 

caribou behaviour or migration.  It was often stated that it is important for the people to 

respect caribou so that they will continue to return.  Failure to do so would result in the 

183 



 

caribou deviating  from  their usual migration  routes  and becoming unavailable  to  the 

hunters for a number of years. 

Respect  is  shown  by:  (i)  the  hunter  using  as much  of  the  animal  as  possible;  (ii) 

removing  the  tip  from  the caribou heart;  (iii) sharing meat with community members; 

(iv) not beating or poking  the caribou with a stick;  (v) not chasing caribou down with 

snow machines and running them to exhaustion; (vi) women not being involved in the 

hunting process while menstruating; (vii) women not stepping over the caribou’s blood 

or  the  hunter’s  equipment;  (viii)  treating  the meat  and  animal  products with  respect 

once it is inside the home (i.e. not having blood on the floor or letting meat go bad), and 

(ix) not leaving animal remains (e.g. bones) lying around outside.  The failure of caribou 

to  winter  around  Łútsël  K’é  between  1997  and  2000  was  attributed  by  elders  to  a 

number of “respect” related violations.  

The caribou don't migrate through this a ea any more not like they used to.
The peop e have no respect or the ca bou.  The women go out and shoot and 
skin car bou and don't watch out for the caribou blood and the way they skin 

.  Nowadays, when mea  is b ought into the home people do no  watch ou  
for blood being spilt on the floor.  They don't wipe it up and step right ove  it.  
Ano her reason why caribou don't come round any more is because people 
have no respect for them and they chase them on skidoos.  Some hun ers 
from outside the area we e hunting around he e a few years ago and e  a lot 
of dead car bou around the community and on Sta k Lake.  I was very sad.
Many of the bodies were left to decompose slowly  (Joe Michel 2000). 

   r     
l f ri

i
it t  r  t t

r
t     

t
r r l ft

i r   

 
Elders commonly used the story of “hitting a caribou with a stick” as an explanation 

for the failure of caribou to appear around Łútsël K’é.  The belief that if you disrespect 

caribou  in  this way  they will not  return  to your  area  for  3‐7 years  is widely held by 

many Dëne people.  Wastage of meat is considered to be a marked show of disrespect to 

the caribou.  This form of violation was also considered by some elders to be one of the 

main  reasons  for  caribou  altering  their  migration  routes  and  over‐wintering  areas.  

Dënesôłine people believe failure to correctly treat animal remains causes offence to the 

remaining  population  of  that  species,  and  these  animals  can  make  themselves 

unavailable  in  the  future.    The  elders  understood  that  the  other  animals  in  the 

population could sense inappropriate treatment intuitively.  The animals did not need to 

184 



 

witness the act or observe the results of the disrespectful behaviour.  Correct treatment 

and proper disposal of animal remains  (e.g. caribou bones)  is  the appropriate show of 

respect.  The prescribed treatment means (i) not leaving caribou carcasses lying all over 

the lakes in winter and spring, but rather taking them up onto the shore and disposing 

of  them  in  the  trees;  (ii)  covering  the  remains with  the  skin  and/or  snow,  and  (iii) 

burying or burning  left‐over bones  from around homes,  camp  sites and points where 

dogs are tied.  In the past bone fragments were disposed of in lakes. 

After the people c ushed up the bones to make lard and grease they wou d 
throw all the remaining bone fragments into a small lake.  In the past the
people would leave no trace of passing.  People mainly used caribou for 
eve ything.  Now i  you go out on the land you don't see any ev dence of 
where the old people stayed.  You don't see p es of hai  where the women
have shaved the hides o  the piles o  old bones.  You see old sites that are 
very clean.  It’s hard to find evidence of the old camping sites now 
(Madeleine Drybones 2000). 

r  l
     

r f i
 il r  

r f

 
As with many  traditional  beliefs  it  is  possible  though  not  always  just  to  attribute 

functional explanations to the prescribed treatment of animal remains.   These practices 

may  be  strongly  symbolic  of  spiritual  and  cultural  values  rather  than  indicative  of 

environmental management.   However, removal of rotting caribou remains and bones 

from  around  campsites would have  aided hygiene  and  reduced  the  risk of  attracting 

predators  and  scavengers  such  as  black  bear,  barren‐ground  grizzly,  and wolverines 

around  camp.   While  hunting  on  the  barren‐lands  during  fall,  elders would  tell  the 

younger members of the group that the caribou bones were not to be burnt because the 

resulting smell would attract barren‐ground grizzlies into camp. 

The use of satellite  tracking collars by  the NWT Department of Resources, Wildlife, 

and Economic Development (RWED) scientists to monitor the migratory movements of 

Bathurst caribou cows  is considered by many elders to be interfering with the caribou.  

Over three‐quarters (80%, n = 30) of the elders interviewed disagreed with the practice.  

Almost one‐fifth (17%) of the elders did not mind collars being used on caribou, while 

3%  did  not  hold  any  particular  position.    Age  related  differences  in  attitudes were 

detected between elders in Łútsël K’é.  The average age of elders (71 years, SD = 7.3, n = 

185 



 

26)  that disagreed with  the practice was higher (t = 6.02, df = 27, p< 0.0005)  than  those 

elders  (62  years,  SD  =  1.2,  n  =  6)  that  agreed  with  or  did  not mind  radio/satellite 

collaring. 

Satellite collars are no good.  They should not put any collars on caribou. All 
the collars do is make the caribou suffer.  Things should not be put on 
animals.  Even you would not wan any hing heavy put a ound your neck. 
When caribou bend ove  to ea  the collar slips forwards and really rritates
them.  We should be against using collars on caribou.  I am not even sure 
why they put collars on the caribou.  Probably to tell he scientists where the 
caribou go up north, how far the caribou migrate, and where they calve.  The 
whi e people do no  live of  ca ibou.  So why should they put things on them.  
The Dëne people live off caribou and some do not appreciate what they (the
wildlife biologists) are doing.  I don’  think satellite collars should be pu  on 
caribou.  All the scientists do is ruin the caribou and make money o doing 
it.  The ca ibou do not like he sate te collars and all the scient sts are doing 
is bothe ing the animals (Noel Abel 2000). 

 t t  r  
r t i  

    
t

t t f r
   

 t  t
    ff 

r t lli i
r

 
The  satellite  collaring  issue  is  complex.   While  the majority  of  Łútsël  K’é  elders 

oppose  the use of  collars,  the  community as a whole  supports  the  collaring program.  

Some  of  the  reasons  elders  had  for  opposing  this management  practice were:  (i)  the 

large weight  and  size of  the  collars;  (ii) hair  loss  caused by  the  collar  rubbing which 

could  increase  the  animal’s  susceptibility  to  frostbite  during  winter;  (iii)  the  collars 

interfering with  the  animal’s  feeding;  (iv)  the  collar  causing  irritation  and potentially 

strangulation if it slips down the animal’s neck and; (v) the collars having the tendency 

to  ice  up.    Elders  believe  these  problems  could  cause  the  animals  to  suffer  and  lose 

condition.    In  an  effort  to  address  these  concerns  biologists  have  attempted  to make 

satellite  collars  smaller  and  lighter  (with  the  development  of  smaller  batteries)  and 

incorporated  “drop‐off”  programming  so  caribou  do  not  have  to  be  recaptured  to 

remove  the collars.    In  the Bathurst herd collaring program only adult cows are  fitted 

with  satellite  collars,  helicopter  pursuit  times  are  limited  to  one  minute  to  avoid 

stressing  the  animal(s)  excessively,  and  “vanguard”  cows  are  not  collared  to  avoid 

influencing herd migratory behaviour  (Gunn pers.  comm. 2002).   Biologists have also 

observed no incidents of icing around collars or hair wear beneath collars on any of the 

caribou sampled in recent times. 

186 



 

 
6.8 Defining Variations in Caribou Movements 

 
Dënesôłine elders appear  to recognize differences between short‐term  fluctuations and 

long‐term  shifts  in  caribou movements.    There  seem  to  be  three  different  kinds  of 

variation in caribou movements observed by Dënesôłine elders: (i) “expected” variation 

which are movements seen regularly in an individualʹs lifetime; (ii) “unusual” variation 

in  movements  which  are  changes  seen  once  in  a  generation  or  less  and;  (iii) 

“unprecedented”  variation which  is  ominous  or  dangerous  change,  never witnessed 

before or  recounted by an  individual’s predecessors.    It  is  important  to determine  the 

scale  of  the  variation  to  understand  how  elders  perceive  the  change  in  caribou 

movements.   Dënesôłine  elder  Joe Michel  reported  that  caribou were  still  using  the 

“same” migration routes, although they did not migrate through the Łútsël K’é area like 

they used too.  This could be an example of “expected” variation in caribou movements, 

especially when  the  caribou  returned  to  the  Łútsël K’é area  for  the  first  time  in  three 

years, two months after the  interview took place.   The early arrival of caribou cows  in 

spring  in  the  Łútsël K’é area  (measured  from  the  level of development of  the caribou 

fetus) and  the  lack of  regularity of drowned caribou being washed ashore at Reliance 

could indicate “unusual” or “unprecedented” temporal and spatial variation in caribou 

movements.    Knowledge  of  “back‐up  areas”  to  harvest  caribou  may  have  been  a 

Dënesôłine response  to expected changes  in caribou movements.   The use of “back‐up 

strategies” or  the  changing  of  food  species  entirely, may have been  a  response  to  an 

unusual or unprecedented change in caribou migration routes. 

The ability of Dënesôłine hunting groups to intercept herds each year may have been 

affected by  the nature of migration as  it passed  through  their  region.   The chances of 

hunters intercepting a herd would have been greatly reduced if the animals passed by as 

a  thin  highly  concentrated  stream.    As  a  result,  there  are  documented  instances  of 

people missing huge migrations by a few miles. 

Dënesôłine  people  have  historically  exhibited wide‐ranging movements.    This  has 

implications  for  the  spatial  and  temporal  scope  of  their  traditional  knowledge.  

187 



 

Traditional knowledge is often perceived to be highly “localized” knowledge.  There is a 

general assumption that all traditional knowledge is diachronic (long time series in one 

localized  area).    Łútsël  K’é  elders’  knowledge  of  caribou movements  illustrates  that 

traditional  knowledge  may  encompass  a  much  larger  geographical  area  than  first 

assumed.    It  is possible  that  some aspects of  traditional knowledge operate on a  long 

time series and over a  large area.    It  is  important  to account  for  the ecological context 

from  which  a  particular  traditional  knowledge  base  is  derived.    Dënesôłine  people 

according  to  Burch  (1991) may  have  had  the most wide‐ranging movements  of  any 

peoples  on  the  planet.    This  is  not  surprising  given  that  the  barren‐ground  caribou 

Dënesôłine peoples were highly dependent on also have one of the most wide‐ranging 

terrestrial migrations of any wildlife species. 

 
6.9 Interpreting Traditional Knowledge Narratives 

 
Stories  narrated  in  Dënesôłine  society  and  other  sub‐arctic  and  arctic  cultures  that 

describe  animal populations occasionally  “disappearing underground or underwater” 

are  possibly  a  means  of  describing  the  variable  and  fluctuating  numbers  and/or 

movements of barren‐ground caribou.  Animals may disappear for a length of time from 

a given region, but they are not gone for good, rather they may be temporarily utilizing 

another area of their range.  Translating cultural understandings of migratory concepts 

is an  involved process.   For  instance, when animals “disappear under‐ground” people 

may be describing phenomena of mass  ʺimmigrationʺ  to another area or  ʺemigrationʺ 

episodes that may or may not be regular fluctuations.  It is important to distinguish this 

kind of movement from (seasonal) ʺmigrationʺ (Ferguson et al. 1998). 

The  local  stories  of  caribou  going  under‐ground  or  under‐water  may  be  a 

metaphorical  reminder  of  this  appearance  and disappearance  of  caribou populations.  

People understood  that caribou would on occasions be unavailable, but would always 

return.    In many  cases  the  stories  reflect  this  perception.    Traditional  narrations  can 

reflect  a  culture’s  attempt  to  explain  a  complex  natural  phenomenon  such  as 

irregularities  in caribou movements.   In all of  the discussions pertaining  to respect, no 

188 



 

elder or hunter stated that caribou would stay away indefinitely because of their actions.  

It was generally accepted  that a violation of  respect would  result  in  the  caribou only 

becoming unavailable for a period of time.   It was always maintained that the animals 

would return. 

The old timers say if the caribou don't see people for a long time they will 
become lonely for humans.  Caribou eventually will migrate towards where
the people are (Pierre Catholique 2000). 

   
   

 
The  Dënesôłine  have  a  fundamental  understanding  of  variations  in  migratory 

movements.    Hunters  knew  that  there  would  be  periods  when  the  caribou  would 

disappear, but they would always return to use traditional travel routes and wintering 

grounds.  The strong ties between humans and caribou meant the caribou would always 

return because  they would become “lonely”  for humans.   Elders would also state  that 

this feeling was reciprocal and they too would become “lonely” for the caribou after a 

long‐term  absence.    The  intense  nature  of  this  relationship  may  reflect  just  how 

dependent  Dënesôłine  were  on  the  caribou  and  their  continued  return.    Elders’ 

comments  about  changing  caribou  migratory  behaviours  are  often  entwined  with 

comments about their beliefs.  When an elder says that caribou are no longer at a certain 

place,  it may be explained that this  is so because people are no  longer at that  location.  

Understanding  the  circumstances  that  lead  to  one  or  another  story  being  told  by  an 

elder is as important as deriving meaning from the story itself.  If such stories are read 

using lines of rationalization that donʹt make sense in Dënesôłine culture, or without the 

context in which they were told, meaning will be lost.  In addition to serving as critiques 

of  contemporary management  actions  (for  example,  collaring  caribou  to  learn  about 

movement  patterns),  narratives may  also  depict  concepts  of  population  dynamics  in 

metaphoric  language.   There  is a  large  literature on  the  significance of animal‐human 

transformation stories among  indigenous cultures  (Cruikshank 1998, Bringhurst 2000), 

and these narratives may play a role in describing ecological concepts. 

An  important aspect highlighted by narratives  is  that  traditional knowledge can be 

relatively  strong at  identifying a problem or  change, but  that does not make  sense  to 

189 



 

expect a story to outline the exact mechanisms that drive ecological or natural systems.  

This is not the “language” or the logic that stories employ.  Stories act as reminders that 

life  and  circumstances  change  through  time.    Stories  also  serve  as  tools  for problem‐

solving in contemporary situations (Cruikshank 1998). 

 
6.10 Use of Dënesôłine Traditional Knowledge in Fire Management 

 
Fire  is generally accepted  to be a natural part of  the “taiga”  (boreal  forest) ecosystem.  

Łútsël K’é  elders  reported  that  fire  events  have  increased  in  frequency  and  intensity 

through  their  life‐times.    Winter  movements  and  distribution  of  caribou  are 

unpredictable which makes it hard to gauge the direct influence of fire events.  Fire has 

been one of  the  largest  topics of discussion  for  the Beverly and Qamanirjuaq Caribou 

Management  Board  (Kendrick  2000).    There  is  data  to  suggest  that  there  have  been 

increased  incidences  of  forest  fires  across  Canada  in  the  last  50  years  (Wotton  and 

Flannigan 1993).  However, not all regions have kept statistics on all fire incidents, only 

on those incidents where the fires were fought.  It is only recently that fires (especially in 

remote areas) have been tracked by satellite.  Therefore, it is unknown whether there has 

been an increasing trend in fire incidents, especially in more remote areas and at smaller 

spatial scales where the tracking and monitoring of fires has traditionally been difficult.  

The Beverly and Qamanirjuaq fire cycling maps support Łútsël K’é elders observations 

that it takes longer for an area to recover from fire in the Nonacho Lake area than it does 

in the Fort Resolution or Fort Smith area. 

Dënesôłine people historically  travelled  through  areas varying greatly  in  fire  cycle 

length.  Warburton Pike (1917) reported the effect of fires on caribou migration routes in 

the  1870s  in  the Great  Slave  Lake  area.   After  a  large  fire  in  the Deninue Kue  (Fort 

Resolution)  area,  caribou  stopped  using  the  Rocher  River/ Deninue Kue  region  as  a 

wintering area: 

… great stretches of he country have been burnt, and so rendered incapable 
of grow ng he lichen so dear y be oved by these animals.  The same thing 
applies to Fort Resolut on, whe e, within the last decade, the sou hern shore 

t  
i  t l l  

 i r t

190 



 

of the Great Slave Lake has been burnt and one of the best ranges totally
destroyed (Pike 1917: 50). 

   

 
Pike’s report  is reminiscent of elders’ accounts of the effect of fires  in the same area 

about 60 years ago (in the 30s and 40s).  Caribou are only now starting to winter in that 

area again.  The impact of fire on the Dënesôłine way of life may be greater now that the 

people have become increasingly sedentary in communities.  In the past, camps could be 

easily  relocated  to  account  for  caribou  responses  to  burns.    The  establishment  of 

permanent, year‐round settlements  in  the Northwest Territories means  that  the people 

now have  to  travel  large distances  to hunt  if  the  forest around  communities  is burnt.  

This effect could be  felt over a  large part of a person’s  life, or  the  time  it  takes  for  the 

forest to recover enough to support over‐wintering caribou. 

Łútsël  K’é  hunters  and  elders  have  reported  changes  in  caribou  distribution  and 

numbers in response to fire.  Elders recognize that caribou respond differently to burns 

of varying  size  and  age.   They  also observed  that  caribou movements  in  response  to 

burns  could  differ  depending  on  the  season.    For  instance,  during  spring migration, 

caribou cows may move straight through smaller burns because of their drive to reach 

calving grounds.  In contrast, caribou in winter become increasingly stationary because 

they  require  areas  that will  provide  them with  stable  feed.   As  a  result,  it  has  been 

observed that caribou attempt to avoid burn areas. 

 
6.11 Dënesôłine Knowledge of Mining Impacts 

 
Involvement of, and consultation with, aboriginal organizations in the NWT with regard 

to mining development  in  the past has  been  limited,  if not  absent.   Progress  in  land 

claim agreements and the emergence of the diamond industry in the NWT over the last 

decade  has  resulted  in  greater  accountability  to  local  aboriginal  communities  by  the 

mining sector.  Under legally binding agreements (e.g., BHP Environmental Agreement 

1997, Diavik Environmental Agreement 2000), mining companies  like BHP and Diavik 

are  required  to  provide  opportunities  for  aboriginal  organizations  to  express  their 

concerns  and  give  traditional  knowledge  full  consideration  in  the  development  of 

191 



 

environmental monitoring programs related to the mines.   Much of this  information  is 

recorded  through  community  working  groups,  site  visits  by  elders  and  aboriginal 

representatives, and independent environmental monitoring agencies and boards. 

Dënesôłine elders have the potential to predict impacts from the mines through their 

traditional knowledge of  caribou migratory behaviour.   Elders know  that disturbance 

near  traditional corridors or water crossings cause caribou  to deviate away  from  these 

crucial  points.    If  caribou  are  forced  to  use  less  optimal  routes,  the  increase  in  their 

energy  expenditure  could  begin  to  affect  the  survival  of  some  animals  (e.g.,  calves).  

Similar outcomes may occur if vanguard animals are disturbed. 

The role of barriers as a means of altering caribou movement is clearly understood by 

the  Dënesôłine  people.    Therefore,  elevated  roads  and  increasing  traffic  densities 

through  the  caribou  range  are  of  special  concern  to  elders.    The  increased  risk  of 

collision was also proposed as a problem, especially if recreational traffic on the winter 

road remains uncontrolled.  In an attempt to mitigate the effect of mine‐pit access roads, 

berm heights have been minimized (< 3 m in height along 90% of its length) and caribou 

crossings have been constructed at sites where caribou trails bisect the roads.  However, 

these measures do not apply to the 500 km winter road that bisects the Bathurst caribou 

herd’s spring migration route.  To minimize collisions, wildlife awareness is included in 

driver  training  at  the mine.    Fencing  of  the  entire mine  site was  suggested  by  some 

elders  as a means of keeping  caribou  clear of hazards  and  reducing habituation.   An 

effort  to deflect  caribou movements  away  from  a mine  site has  been  attempted with 

limited success using streamers tied to wires.  Easier access to herds was recognized by 

elders as an issue if an all weather road is constructed through the caribou range.  Elders 

realize the potential for increased harvest and disturbance from hunters and sightseers, 

as access would be difficult to control. 

 

192 



 

6.12 Cultural Beliefs and Wildlife Management 
 

In arctic and sub‐arctic cultures  there  is an obligation on both humans and animals  to 

support and complement each other.   Harvested animals are perceived as providing a 

“gift  of  life,”  and  thus  should  be  treated with  respect.    It  is  perceived  that  a  lack  of 

respect will  result  in  chastisement  and  reduced  hunting  success  because  animals  can 

respond  by  becoming  unavailable  to  the  hunter(s).    Therefore,  through  a  series  of 

protocols,  rituals,  and  practices  specific  to  each  aboriginal  group,  a  certain  level  of 

respect is maintained at all times. 

For  Łútsël K’é  elders  the belief  that humans  should not  “play” or “interfere” with 

wildlife  is  still very  relevant.   Cultural beliefs and community concerns  regarding  the 

use  of modern  technologies  in wildlife management  are  issues  biologists must  now 

account for when working in the North.  Placing radio or satellite collars on caribou is a 

scientific technique that is perceived by many aboriginal people to be “interfering” with 

the  animals;  therefore  it  is  an  act  of  disrespect.    For  some  elders  the  use  of  satellite 

collars on caribou was responsible for a change in caribou migratory behaviour.  In 1992, 

scientists  sought  support  from  the  Beverly  and  Qamanirjuaq  Caribou Management 

Board  to  radio  collar  a  sample  of  Beverly  caribou.    However,  the  aboriginal 

representatives, on the basis that the scientists are “interfering” with the caribou, denied 

their request.   Adherence to this belief is still very strong with some aboriginal people.  

Until recently,  further requests by NWT government scientists  to place satellite collars 

on Beverly animals have been denied.   There are signs, however, that communities are 

more accepting of satellite collars than they were 10 years ago. 

This study  found  that younger Łútsël K’é elders and hunters are more accepting of 

the  technique  than older elders.   Hunters use  the Bathurst caribou herd satellite collar 

data to determine the  location of caribou for hunting.   The benefit of using this data  is 

hunters  can  locate  herds more  easily  saving  time,  effort,  and  travel  costs  that would 

otherwise have been spent finding the herds.   

The  percentage  of  aboriginal  users  that  disagreed  with  the  use  of  radio/satellite 

collars was higher in our study compared with research conducted by Klein et al. (1999).  

193 



 

Their  survey  showed  that  60%  of  the  Beverly  and  Qamanirjuaq  herds  and  38%  of 

Western Arctic herd traditional users found the practice unacceptable.   The differences 

are most  likely because of  cultural  and age  class  sampling variation between  studies.  

However, it is also important to consider that the politics in the Canadian and Alaskan 

situations  are  different.   Canadian  traditional  users may  be  freer  to  talk  about  their 

discontent because  they know  they  can  influence  research practices, whereas Alaskan 

traditional users may not  take  a  stand on  this  issue  since  they do not have  the  same 

legally‐recognized  political  authority.    Moreover,  our  survey  includes  impressions 

mostly from “elders,” rather than a broad sample of “adult” aboriginal users. 

Respect for wildlife and the environment is central to the beliefs of aboriginal hunter‐

gatherer cultures.  This largely arises from the holistic perceptions that humans have an 

intimate kindred relationship with the natural world and that all animate and inanimate 

forms  are  involved  in  a  social  network.    For  many  aboriginal  groups  there  is  no 

conceptual separation between humans and the environment.  “Objectivism” is rather a 

principle  that  seems  to  dominate  the  ecological  philosophy  of  euro‐centric  cultures 

originating  to  a  large degree  in  the philosophy of Rene Descartes  and Francis Bacon.  

Cartesian  dualism,  dividing  “mind”  and  “body”  led  to  a  major  shift  in  scientific 

thinking in the 17th century.  The resultant focus on positivist and reductionist thought is 

premised on a split between “subject” and “object” (Berkes 1999).  As Livingston (1981) 

phrases it, the subject‐object split also emphasizes a “one‐sided divorce” between people 

and nature.   This divide between human beings and “the environment” obviously has 

an  ancient  history  in  the Western world,  before  the  advent  of modern  science.    The 

divide  can  be  traced  back  as  far  as  ancient  Greece  (Glacken  1967).    Further 

understanding  the  cross‐cultural  differences  this  divide  creates  may  be  crucial  if 

traditional and scientific knowledge systems are to be used in co‐operation for wildlife 

management.    Monitoring  programs  that  recognize  these  differences  may  facilitate 

broader learning about barren‐ground caribou dynamics. 

 

194 



 

6.13 Conclusions - Understanding Cross-Cultural Differences through 
Monitoring 

 
Ecological studies usually collect data of few variables and within specific geographical 

areas  for  short  periods  (data  collection  is  expensive).    Therefore,  there  are  large 

problems generalizing to broader spatial and temporal scales (Ferguson et al. 1998).  Not 

only is it difficult to generalize to broader scales but in the North, regional variations are 

becoming accentuated.  For instance, the year‐to‐year variability in the timing of freeze 

and  thaw  events  in  one  region  are  not  necessarily  applicable  to  the  situation  in  a 

neighboring region (Brydges 2000). 

Beyond  such  differences  in  variability, monitoring  programs  attempt  to  address 

differences  in regional approaches  to monitoring  in order  to bridge  inter‐jurisdictional 

fragmentation.    This  is  especially  crucial  for  the monitoring  of  overlapping  barren‐

ground  caribou herds.   Monitoring must  address  the delay  between  the  collection  of 

information  and  the  speed with which  this  information  is  fed  back  to management 

organizations  and policy‐makers who  can  act  on  the  results  of monitoring programs.  

Most (80%) of current ecological monitoring programs last less than three years and are 

so  dependent  on  the  scale  at  which  the monitoring  was  done  that  the  information 

collected does not  scale up very well  in  time  or  in  space  (Vaughan  2000).   There  are 

tensions inherent in developing standards or protocols that allow monitoring data to be 

compared  across  regions,  and  this  is  especially  crucial where  caribou  are  concerned.  

How will monitoring programs in the North address these challenges, and what kind of 

monitoring efforts will include the traditional knowledge of aboriginal caribou‐hunting 

communities?  

 
Community-Based Monitoring in the North 

r

t

 
…the informed netwo k of communication which is a dynamic part of 
contemporary community life provides a system by which wildlife condition, 
numbers, distribution, e c. can be monitored with unequal efficiency 
(Nakashima 1991:339). 

 

195 



 

Aboriginal  communities  dependent  for  their  survival  on  wildlife  species  have 

always  had  to monitor  their movements  in  one  form  or  another  and  adapt  to  any 

changes they observed as a result.   This chapter has explained some of the knowledge 

held by Łútsël K’é elders and hunters of changing caribou movements.  Elders in Łútsël 

K’é  described  how  it  is  possible  to  project  possible  variations  in  caribou movements 

based  on point  of  arrival  or  timing  of  arrival  into  a given  area  through  accumulated 

experience  of  past  movements.    In  addition,  Dene  hunters  project  winter  hunting 

patterns based on caribou behaviour at bifurcation points, for example, which direction 

they deflect  to at a particular  crossing  (Parlee  et  al.  in prep.)   Elders were aware  that 

caribou were more or less likely to use certain water crossings in a given year, or were 

able to gauge where caribou were most likely to be wintering after freeze‐up, based on 

their presence or absence in certain areas.  

Rangifer  (caribou  and  reindeer)  continue  to  be  the  most  important  terrestrial 

subsistence  resource  for  northern  aboriginal  peoples.    Traditional  caribou‐hunting 

communities in the Canadian North are bound in their relationship to caribou to many 

other circumpolar societies,  including more  than  two dozen aboriginal cultural groups 

in  Eurasia  and  North  America  (UNEP  2001).    There  are  on‐going  efforts  to  form 

coalitions  between  and  among  these  groups  to  protect  Rangifer  populations  from 

encroaching  industrial  development  as  well  as  to monitor  and  act  on  changes  that 

aboriginal  peoples  are  seeing  in  Rangifer  populations  (Kofinas  et  al.  2000).    Many 

aboriginal  communities perpetuate  links between  their  communities,  their  institutions 

and  ultimately  the  bonds  between  people  and  the  “resources”  they  depend  upon.  

Moreover, aboriginal caribou‐hunting communities voice the importance of monitoring 

and collecting information about changes local people are seeing on the barren‐ground 

caribou ranges themselves. 

196 



 

  

CChhaapptteerr  77
TThhee  FFlluuxx  ooff  TTrruusstt  ––    
CCaarriibboouu  CCoo--MMaannaaggeemmeenntt  iinn  NNoorrtthheerrnn  
CCaannaaddaa  
 
This chapter appears as an article in a spring 2003 volume of the journal Environments. It 
is reformatted here to fit the design of this thesis. 

  
  
 
 

Photo Credit:  
Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment 
Department 
To a large extent we cope with 
complexity, ambiguity, and risk 
because we trust each other. Life is 
a boundless set of social 
interactions made possible by trust 
between and among people and, 
because that trust is precarious, 
sometimes made desperately 
complicated and tense by distrust 
and a lack of trustworthiness. 
                            Trudy Govier 1997:3 

 

197 



 

7.1 Chapter Summary 
 
There  is  a  presumption  that  the  primary  goal  of  creating  alternative  resource 

management  systems  is  to  increase  the efficiency of  the management decisions made.  

However, changing the rules of resource management leads to institutional uncertainty, 

and such  instability  is an  integral part of developing alternative management systems.  

In  the  case of barren‐ground  caribou management,  these  rule  changes  include adding 

the voices of resource users to decision‐making, in particular, the marginalized voices of 

aboriginal caribou‐hunting communities.   Trust‐building is an important process in the 

development of new management  institutions  in  such  cross‐cultural  situations.   Trust 

develops under conditions where the multiple perspectives of diverse stakeholders are 

addressed, so  that  the  information  for management decisions  is clear, accountable and 

legitimate  to all parties.   The  trust put  in  the knowledge of  linked and dynamic social 

and ecological  conditions  changes  through  time.    In  this  chapter,  the  fluctuating  trust 

put  in  the  knowledge  of  caribou  ecology  and  behaviour  is  examined with  the  aid  of 

panarchy  thinking  and  common  property  theory.    This  analysis  is  grounded  in  the 

relationship between barren‐ground caribou (Rangifer tarandus) and people in the Dene 

community of Łútsël K’é on the eastern arm of Great Slave Lake, in Canada’s Northwest 

Territories. 

 

7.2 Introduction 
 

Traditional  aboriginal  caribou‐hunting peoples  in northern Canada moved  seasonally 

on the land until the late 1950s and this relationship is thousands of years old (Gordon 

1996).    Archaeological  evidence  in  the  Yukon  shows  that  the  relationship  between 

humans  and  caribou  in  some  parts  of  the Canadian North  is  up  to  25  000  years  old 

(Cinq‐Mars  2001).    The  distribution  of many Dene  peoples  anticipated  the  changing 

migratory movements  of  the  barren‐ground  caribou,  especially  before  settlement.   A 

recent (2001) economic valuation of  just two of these barren‐ground herds (the Beverly 

and  Qamanirjuaq  herds)  found  that  the  domestic  hunt  of  the  more  than  13  000 

198 



 

aboriginal peoples living on the ranges of these herds has an equivalent economic value 

of  11.5 million dollars  or  the  cost  of  replacing  the  caribou  harvest with  store‐bought 

meat (Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board 2002).  The ranges of each 

of these herds extends at least 1000 km from north to south and more than 500 km from 

west  to east.   A single animal may  travel  thousands  (as many as 4 000 km)  in a year.  

Currently, more  than  three million barren‐ground  caribou  range  the North American 

North.   Human‐caribou systems may be  thought of as complex adaptive systems – as 

systems that display unpredictable dynamics, shifting stabilities and require multi‐scale 

thinking. Complex  systems  problems  are  difficult  to  define  (Ludwig  2001),  requiring 

multiple perspectives and collective  learning  (Dale 1989, Gunderson and Holling 2002, 

Lauder et al. 2002). 

Caribou co‐management represents  joint management scenarios between  traditional 

aboriginal  caribou  hunters,  government  managers  and  biologists  and  subsequently 

provides a potentially suitable approach for such complex systems.   In addition, many 

aboriginal  communities  want  their  knowledge  and  perspectives  to  be  included  in 

decision‐making  without  compromising  their  aboriginal  rights  to  self‐determination.  

Yet these rights can be undermined when aboriginal organizations cooperate with state 

organizations that may not recognize these rights.  The drivers and incentives for these 

diverse parties to pursue joint management include the mutual need for: 1) mechanisms 

to make sure that the benefits and costs of maintaining management systems fall to the 

same  parties,  2)  monitoring  systems  that  are  accountable  to  and/or  carried  out  by 

resource users (Ostrom et al. 1994), 3) the re‐working of the ties between aboriginal and 

Canadian governance structures. 

Trust among co‐management parties plays a key role in creating space for innovation 

and  mutual  education  to  occur.   Without  it,  joint  management  can  mask  multiple 

perspectives  rather  than  benefit  from  the  opportunities  they  offer  for  collective  and 

innovative learning.  Such social learning is possible when diverse ways of knowing are 

represented at the management table – and when the table provides the conditions for 

its emergence.  The conditions for trust, however, are continually changing as processes 

199 



 

for generating knowledge, sharing knowledge and learning about linked human‐caribou 

systems  change.    The  space  for  trust  to  develop  is  connected  to  the  ability  of  joint 

management  institutions  (working  rules)  to  adapt  to  the  changing  knowledge  of  the 

diverse parties  involved  in caribou co‐management.   The objective of  this chapter  is  to 

describe how changing trust levels affect rule changes in co‐management systems. 

Changes in technology and land use create a dynamic tension in the trust levels that 

aboriginal  caribou hunters, biologists and managers have  in  their own observations – 

and  in  the  exchange  of  their  knowledge  with  each  other.    Fluctuating  trust  in  the 

legitimacy  of  different  kinds  of  knowledge  plays  a  major  role  in  the  ability  of  co‐

management organizations to take decisive management actions.  There is never a clear 

linear transition  in caribou co‐management activities from collecting  information about 

caribou  populations,  to  negotiating,  monitoring  and  enforcing  rules  for  caribou 

harvesting activities.  These phases are better pictured as circular and simultaneous.  The 

trust involved in negotiating this dance is a dynamic and on‐going process, it is not an 

end in itself. 

Changing  trust  catalyzes  changes  in  the  institutions  (rule  sets)  that  guide 

management decision‐making.   In the case of co‐management involving aboriginal and 

non‐aboriginal  governance  systems,  mechanisms  of  change  must  recognize  how 

knowledge,  stakeholder  representation,  and  resource  rights  are held  individually  and 

collectively.    Trust  is multi‐faceted,  bridging  gaps  between  aboriginal  and  Canadian 

governance and knowledge systems.  

Adapting Ostrom’s  (1994)  insights  to  the case of caribou co‐management,  the work 

involved in creating viable management systems should include: 

1. the repatriation of lost information,  

2. the creation of rules about the ways in which information may be shared, and  

3. the guarantee  that all  those  involved  in making decisions about a  resource are 

aware of and trust the information used to make these decisions. 

200 



 

The  efforts  of  aboriginal  communities  to  document  traditional  knowledge  and 

revitalize  culturally  relevant  institutions  amid  tremendous  forces  of  colonization  are 

efforts to regain “lost” or marginalized information about caribou‐human systems.  The 

creation  of  rules  for  sharing  information  that  avoids  the  co‐optation  of  aboriginal 

knowledge systems by mainstream society also plays a role in revitalization efforts (e.g. 

community‐designed  research  protocols).    This  chapter  concentrates  on  the  third 

challenge:  creating  viable  resource  management  systems;  making  sure  that  all  co‐

management  decision‐makers  are  not  only  aware  of  the  information  used  to  make 

decisions, but have trust in the information.  It is argued that this trust is not meaningful 

unless  co‐management  parties  find  a  way  to  share  with  each  other  the  means  of 

acquiring and interpreting knowledge about the environment, possibly driven by the co‐

production of knowledge through innovative ecological monitoring programs.  It should 

be emphasized here that further references to monitoring in this chapter refer primarily 

to observations that document the state of barren‐ground caribou populations and their 

habitat and not  to  the monitoring of harvesting activities.   This chapter  first describes 

information  exchange  in  formalized  co‐management organizations and how uncertain 

information is handled.  It is then argued that community‐based monitoring is central to 

any  fundamental  knowledge  exchange  between  aboriginal  caribou‐hunting 

communities and government agencies.   Finally,  the chapter discusses mechanisms for 

social  learning  in  caribou  co‐management arrangements  through  the  co‐production of 

knowledge and the mutual recognition of knowledge limitations. 

 

7.3 Theoretical Background 

Panarchy  thinking  (Gunderson and Holling 2002) provides useful models  for  thinking 

about connected social and ecological systems.   The panarchy model  is applied here to 

human‐caribou systems  to examine  the role of variability and diversity  in maintaining 

these  systems.   Human  social  processes  that  create  novelty,  and  promote  or  destroy 

innovation are also described.  Panarchy thinking searches for an understanding of how 

201 



 

linked and adaptive human institutions and ecological systems function. The basic unit 

of the panarchy model is the adaptive cycle (see Chapter 2, Fig. 2.1). 

The restructuring (or release) phase of an adaptive cycle  is one of rapid  innovation, 

exhibiting high resilience, low connectedness, and decreasing predictability.  The release 

phase  is  a  time  of  both  crisis  and  opportunity  and  increasing uncertainty.   The  slow 

phase  of  accumulation  (or  exploitation)  of  capital  –  including  ecological,  economic, 

social, and  cultural –  is one of  increasing  efficiency, predictability and  connectedness.  

The  rigidity  and  vulnerability  of  the  system  increases, while  its  resilience  decreases 

through  the  exploitation phase.   With  foresight  and  active  adaptive methods, human 

systems  can  stabilize  variability  and  draw  on  opportunity.   At  times  of  change,  the 

revolt and remember phases are important mechanisms interacting across scales.  These 

are illustrated as nested adaptive cycles (see Chapter 2, Fig. 2.2).  The revolt phase spurs 

innovations at larger scales due to changes in smaller scale cycles.  The remember phase 

draws  on  the  experience  of  larger  and  slower  scale  cycles  to  stabilize  the  effects  of 

change occurring at smaller scales. 

Human institutions can be portrayed as cross‐scale, nested sets of adaptive cycles, or 

rule  sets  influenced  by  intentionality,  communication  and  technology.    The  social 

learning  of  co‐management  systems  can be pictured  through  the models  of panarchy 

theory (see Chapter 2, Fig. 2.3 and 2.4). 

It  is the role of co‐management organizations to develop mechanisms to bridge, not 

dissipate,  the divide between aboriginal and Canadian governance systems.   There are 

obvious  challenges  in  bridging  the  differences  in  scales  such  as  time  frames  and 

numbers of people involved.  For instance, aboriginal leaders emphasize the differences 

between aboriginal and Canadian representations of individual and collective rights and 

responsibilities.  Aboriginal cultures are rooted to landscapes through time in ways that 

Canadian institutions are not.   For these reasons, it is important to look not only at the 

trust developed between individuals and organizations of individuals, but to look at the 

trust that exists in the diverse knowledge bases of these multi‐scale interactions. 

202 



 

Aboriginal  communities  are  currently  involved  in  the  lengthy historical process  of 

recovering  from  the  exogenous  shock  that European  colonization  represented  to  their 

social  systems.    In  the  language  of  panarchy  thinking,  colonization  led  to  a  loss  of 

potential through loss of knowledge, population base, lands, etc.; to low connectedness 

through loss of societal organizations, institutions; and to low resilience, represented by 

a  “poverty  trap.”    Northern  aboriginal  societies  are  working  to  revitalize  their 

institutions  by  re‐building  and  recovering  lost  potential  by  documenting  traditional 

knowledge,  fashioning  alternative  resource management  organizations,  gaining  legal 

recognition of aboriginal rights, recovering control over traditional lands, etc.   It can be 

argued that aboriginal efforts to resist colonization and to revitalize damaged systems – 

for example, by building new institutions – are mechanisms of “revolt” and that efforts 

to  recover  language,  cultural  practices  and  traditional  knowledge  are mechanisms  of 

“remember” (Chapter 2, Fig. 2.2).  In contrast, early Canadian government bureaucracies 

in the North were maladaptive, displaying high potential, connectedness and resilience, 

but ultimately leading to a “rigidity trap.” 

Management  strategies  adopted  from  Europe,  regarded  hunters  purely  as 

“exploiters” in need of control, and invested heavily in molding aboriginal communities 

to  European  notions  of  individual  rational  resource  use  in  ways  that  began  to 

circumvent  linked  Dene‐caribou  systems  (Abel  1993,  Cranston‐Smith  1995).  

Contemporary  Canadian  governance  organizations  –  in  the  midst  of  realizing  the 

complexity and variability of northern ecosystems– are looking for ways to break out of 

“rigidity  traps”  where  conventional  resource  management  systems  –  ignoring  the 

complexity,  uncertainty  and  variability  of  northern  ecosystems  –  led  to  questionable 

resource  management  decisions  in  the  past  (Fumoleau  1975).    The  role  of  co‐

management  institutions  in bridging rather  than entrenching  this challenging divide  is 

one of flux, constant transformation and learning.  There is no archetypal model for co‐

management, but trust‐building is critical for its success. 

 
 

203 



 

7.4 Methods 
 

The author worked with the Dënesôłine (Chipewyan) community of Łutsël K’é, one of 

four communities situated  in  the Akaitcho Territory of  the Northwest Territories.   The 

village site of Łutsël K’é is located in the East Arm of Great Slave Lake and is home to 

approximately 400 band members.   The author  lived  in  the  community  for  two years 

(2000‐2001), attending more  than 5 dozen  resource management‐related meetings and 

working  full‐time  in  the Łutsël K’é Wildlife, Lands and Environment  (WLE) Office  for 

several months.   A  research agreement negotiated between  the  Łutsël K’é Dene Band 

and  the  author  laid  out  the  terms  and  conditions  of  the  author’s  work  with  the 

community (see Appendix 1).  The author worked with youth in the community’s land 

use planning office  for 12 months at  the  request of WLE  committee’s board members 

and  elders,  to  help  develop  an  information  management  system.    The  thoughts  of 

community‐based  researchers  on  the  advantages  and  disadvantages  of  documenting 

traditional  ecological  knowledge  and  sharing  it  with  organizations  outside  of  the 

community were  recorded  as were  elders’  thoughts  on Dene  rules  of  respect  toward 

caribou and understandings of caribou herd dynamics.  The research for this chapter is 

also informed by the author’s attendance at more than a dozen meetings of the Beverly‐

Qamanirjuaq  Caribou  Management  Board,  Bathurst  Caribou  Management  Planning 

Committee, and other co‐management and ecological monitoring meetings in 2000‐2001.  

This  research  also  involved  an  analysis  of  selected  documents  housed  at  the  Public 

Registry of the Department of Indian Affairs, as well as conversations with government 

caribou biologists, mining industry representatives and monitoring agencies. 

 
7.5 How Co-management Boards Handle Uncertainty 
 

r r t t r
t r ] r r i t   

r
f r f

t

The e is a kind of f ustra ion tha  the Beverly Qamanirjuaq [ca ibou 
managemen boa d membe s a e asking the same quest ons tha  still have no
answe s. There must be more local involvement… An educated person only 
looks in one direction, a pro ession only looks at a b anch o  a tree. Local people 
with educa ion [on the land] look everywhere; they look at the whole tree 
(Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board, Chair, Nov. 2001). 

 

204 



 

Despite  the  formation of  the  first  formal barren‐ground caribou co‐management board 

(the Beverly  and Qamanirjuaq Caribou Management Board) more  than  20  years  ago, 

there continues to be a struggle to include the knowledge of aboriginal communities in 

co‐management decision‐making.    It  is  important  for political  and  social  capital  to be 

developed in order to encourage traditional caribou hunting communities and Canadian 

government  agencies  to  engage  in  a  genuine  exchange  of  knowledge  about  barren‐

ground caribou herds.   This cannot be achieved through formal management meetings 

alone (Kruse et al. 1998).  As a way to achieve this, co‐management boards are beginning 

to  become  forums  that  support  –  or  at  the  least  recognize  –  local  initiatives  that 

document  and  share  traditional  knowledge  of  the  barren‐ground  caribou  ranges.  

However, this co‐management institutional capacity has developed recently. 

In less than 50 years, significant advances have been made in understanding how to 

estimate  caribou  populations,  define  herd  discreteness  and  decide  upon  taxonomic 

classifications.   However,  the  uncertainty  of  the  information  available  to  understand 

fluctuations in barren‐ground caribou population numbers means that it is not possible 

to project when significant changes in many barren‐ground herd populations will occur 

(Kruse et al. 1998). 

Aboriginal  communities  are  relatively  unaware  of  how  and  why  information 

gathering techniques used by biologists have changed through time.  For example, even 

in  the  last  few  years  new  techniques  for  calving  ground  surveys,  photo  surveys  and 

statistical  analysis  have  been  developed.   However,  even with  these  new  techniques 

biologists have to make assumptions about general population trends in order to choose 

appropriate  survey  techniques.   What  seems most  fundamental  to exchanges between 

aboriginal  caribou‐hunting  communities  and  government  biologists  and  managers 

attempting  to make  allocation  and  research  decisions,  is  how  the  uncertainty  of  the 

information  that  exists  about  barren‐ground  caribou  populations  is  communicated 

cross‐culturally, and ultimately how information affects access to and use of the herds. 

While  elders,  hunters  and  biologists may  come  to  similar  conclusions  about what 

they observe on the barren‐ground caribou ranges, elders worry about how and where 

205 



 

resource management policies are made.  Caribou co‐management efforts have recently 

started looking toward community‐based monitoring as a means to actively include the 

knowledge of elders and active hunters in management decision‐making. 

 

7.6 Key to Fundamental Cross-Cultural Exchange - 
 Community-Based Caribou Monitoring 
 

Much is gained by the wide view of the aerial camera  
but something is lost,  

matters which are important to those that dwell there 
(Blanchet 1949:9). 

 
There  is  very  little  understanding  of  temporal  and  geographical  fluctuations  in  the 

numbers of barren‐ground caribou sub‐populations.  Little documentation of aboriginal 

communities’ knowledge of  long‐term range use and movement patterns has occurred 

(exceptions  include  Thorpe  and  Kadlun  2000,  Łútsël  K’é  Dëne  First  Nation  2001, 

Whaèhdôö Nàowoò Ko (Dogrib Treaty 11 Council) 2001).   There are signs that caribou 

movements  and  distribution  are  becoming  increasingly  variable.    This  means  that 

decision‐making about the capacity of caribou to cope with change cannot be properly 

gauged  without  the  historical  interpretation  and  ground‐truthing  afforded  by  the 

traditional knowledge of aboriginal caribou‐hunting systems.   Aboriginal communities 

are beginning  to  insist  that community‐based caribou monitoring become a priority of 

future management efforts and that it be linked to local research efforts.  

The  inevitability  that  caribou  co‐management  boards  support  community‐based 

monitoring efforts  is more  than a matter of adding another  layer of  information  to  the 

increasingly complex information needs of decision‐makers.  Indeed, many jurisdictions 

are weary of attempting to make management decisions without adequate information.  

Ecological studies of barren‐ground caribou movements and fluctuations in population 

size  have  been  done  over  a  relatively  short‐time  frame  and  comparisons  between 

surveys are often not possible  (Bergerud 1996).   The  traditional knowledge of caribou‐

dependent  communities  extends  over  a  very  long  time  period,  in  the  case  of  the 

Dënesôłine in the Great Slave Lake region, it extends for thousands of years.  

206 



 

The expression and exchange of traditional knowledge outside of its cultural context, 

however,  is not easy –  just as  it  is difficult  for scientists  to explain  results without  the 

technical  terms  and  jargon  of  specialized  knowledge  when  they  attempt  to  relate 

information  to  lay‐people.   Often,  traditional knowledge  is expressed  in ways  that are 

difficult for biologists and resource managers to comprehend.  Recollections of historical 

patterns  of  movement  and  distribution  are  often  intimately  tied  to  the  personal 

recollections of hunters (Ferguson et al. 1998, Thorpe 2000).  Explanations of abundance 

may be tied to grim memories of need in times of scarcity.  The observations of young, 

active, aboriginal caribou hunters are often interpreted through the eyes of experienced 

elders.  In these circumstances, some questions – such as “What is “normal” change and 

what  is “dangerous” or unprecedented  change?” – become  central.   Aboriginal  elders 

often emphasize the importance of understanding ecological relationships.  For example, 

focusing  on  whether  or  not  these  relationships  are  being  sustained  rather  than  on 

whether a critical number of animals exists.   Elders not only share  their knowledge of 

changing caribou movements, but insist on the notion that animals “monitor” and react 

to the changing movements and distributions of people – for example, by approaching 

people,  not  just  avoiding  people  as  a  source  of  disturbance  –  as  much  as  their 

movements are externally altered by people  (see Chapter 6  for accounts of  Łútsël K’é 

elders and hunters knowledge of variations in caribou movements). 

The collection of  information  that will be useful  to management decision‐making  is 

becoming  more  complex  due  to  increasing  variability  in  caribou  movements  and 

distribution  resulting  from  climate  change,  expanded  range  use  and  the  effects  of 

industrial development.  While there are endogenous effects integral to caribou systems 

that cause variability,  there are  increasing exogenous effects – and  little understanding 

of where and when caribou populations are affected by them.   For example:   What are 

the  effects when  numbers  are  high  versus  low? What  is  the  period  of  time  between 

regular  fluctuations    in  numbers  (the  length  of  time  between  historically  low  and 

historically high numbers)? 

207 



 

Caribou  co‐management  organizations  are  revisiting  the  frequency  and  type  of 

monitoring done on barren‐ground caribou ranges.  Significant changes are occurring on 

the  barren‐ground  caribou  ranges  as  a  result  of  changing weather  patterns.    Barren‐

ground  caribou  herds  in  the Northwest  Territories  and Nunavut  are  currently much 

larger  (in  population  numbers)  than  they  were  20  years  ago  when  co‐management 

boards were  first  established.    In  addition,  their  range use has  expanded  and  overall 

knowledge  of  their  range  use  has  changed.   Herds  that were  previously marginal  in 

numbers  are  experiencing  population  increases  and  expanded  range  use.   Without 

grounding the scientific knowledge of  long‐term range use patterns through the use of 

the traditional knowledge of aboriginal caribou‐hunting communities, it will be hard to 

determine  whether  human‐induced  or  natural  variations  in  caribou  movements  are 

occurring and to decide how to go about ensuring the survival of barren‐ground caribou 

herds in the face of these changes.  It appears that if caribou surveys are not supplying 

the  information  needed  to  make  management  decisions,  especially  in  increasingly 

variable conditions, then feedback from aboriginal hunters’ observations is all the more 

important.  

 
7.7 Collective Learning Leading to Institutional Change 
 
It is difficult to gain first‐hand knowledge of barren‐ground caribou migrations.  This is 

primarily because barren‐ground caribou move the furthest distances and at the greatest 

speeds during periods of snow melt and snow accumulation.  In addition, the timing of 

migration events may change with changes  in abundance; seasonal  locations may also 

vary with changing numbers.  Not only is there limited scientific knowledge of caribou 

movements, but there is limited time depth to scientific observations about caribou and 

the  length of  time between  regular population  size  fluctuations, which are  thought  to 

occur  anywhere  between  35‐100  years.    Given  the  uncertainty  of  the  information 

available about barren‐ground caribou, how do people come together in co‐management 

scenarios to understand range assessments (vegetation studies of forage availability and 

productivity) and caribou monitoring observations  in a way that  is accessible to all co‐

208 



 

management  participants?    Is  it  possible  for  all  parties  –  no  matter  what  their 

perspectives  –  to  have  trust  in  the  knowledge  used  to make management  decisions?  

There  are  a  number  of  barriers  to  overcome  in  order  to  build  co‐management 

arrangements.    These  include:  resolving  conflicts  over  the  control  of  biological  or 

harvesting data, achieving  consensus decisions on harvest allocations  that  incorporate 

societal  values  and  goals  into  decision‐making  about  sustainable  resource  use,  and 

overcoming  a  lack  of  institutional  capacity  for  developing  alternative  solutions  to 

management problems (Pinkerton 1999). 

 
7.7.1 Example: Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board 
 

At  the  autumn  2002 meeting  of  the  Beverly  and Qamanirjuaq  Caribou Management 

Board a pivotal decision was made to manage the herds based on multiple indices to be 

collected and formulated not only by scientists, but also by traditional caribou hunters.  

The work  to develop  such  indices  is  set  to proceed  in 2003.    In  the past, government 

departments made management decisions based on the results of population estimates 

thought  to  provide  enough  information  to  make  sound  decisions.    A  survey  that 

revealed low numbers (even if there was a large confidence interval associated with the 

estimate)  would  have  left  the  Board  in  the  difficult  position  of  recommending 

potentially unnecessary restrictions based on the lowest level of the population estimate 

range (Fig. 7.1). 

 

209 



 

210 

Figure 7.1: The Uncertainty of Caribou Survey Census Results

Standard 
Error 

Population 
Estimates 

of the Beverly 
Caribou Herd 

(1000’s) 

1982 1984 

100 

300 

Year of census 

Estimate 

 

 

 

 

Until 1988, the calving ground surveys were conducted every two years. After 1990, due 

to  the expense and  level of precision of  the surveys, a decision was made  to carry out 

surveys  every  6 years. The  last  survey was  completed  in  1994. Because  surveys have 

been carried out every 5‐7 years since the late 1980s, the Board would then be committed 

to use a number that would determine their  management recommendations for several 

years,  potentially  not  revealing  anything  different  about  the  herd’s  status  than  the 

estimate done years previous to that (Fig. 7.1), and still not have any information about 

actual domestic use levels.  The Board’s recent discussion of a revised management plan 

reflects  the  long‐standing need  for:  1) new means  of  collecting  information  about  the 

herds and, 2) alternative management actions. 

The Board  has  acknowledged  that  it  cannot make  effective management decisions 

when information about population levels and harvest rates is lacking.  The only way to 

address  this  lack  of  information  is  to  develop multiple methodologies  for  collecting 



 

information about herd status  from  the multiple perspectives and knowledge sets  that 

are held by people sitting at the co‐management table. 

Community‐based monitoring is to be made a priority of the management plan and 

more  emphasis  is  to  be  put  on  incorporating  traditional  knowledge  into  decision‐

making.   The Board will  continue  to base  its decisions on  the precautionary principle 

especially when there is a lack of information available about a given issue.  

While census surveys  in  the past were carried out  roughly every six years – unless 

there were  extenuating  circumstances  – population  surveys will now  be  triggered  by 

multiple  indices  (yet  to be determined) monitored  annually.   This new  approach will 

ensure that population surveys are done when they are needed instead of every 6 years.  

Caribou  use  categories  will  still  prioritize  traditional  domestic  hunting  over  sport 

hunting or commercial meat sales.  However, allocations will be based on the ability of 

the herds  to sustain use.   This will be assessed by using  the  findings  from monitoring 

population  trends such as signs of decline or  increase as well as  the body condition of 

the animals monitored.  

The  revised  plan  also  addresses  risks  associated with  different  types  of  use.    For 

example,  the assignment of commercial quotas on  the calving grounds  in  the spring  is 

considered  a  high  risk  allocation.    Degrees  of  control  on  use  will  also  be  context‐

dependent  are  also  now  relative  under  the  new  plan,  allowing,  for  example,  a  high 

degree  of  control  on  the  allocation  of  tags  for  sport  hunting  to  be maintained.    In 

addition, if a proposed use is determined to be high risk and little control over the use 

can be exercised, then the Board can recommend that an allocation for that particular use 

not  be  granted.    The  Board  hopes  that  this  kind  of  revised  thinking  on  hunting 

allocations  may  allow  more  liberal  allocations  for  some  uses,  while  maintaining 

traditional domestic use  as  the highest priority.   However,  there  is  some  tension  and 

conflict over the ties between different use priorities.   Aboriginal representatives argue 

that  by  lumping  aboriginal  commercial  or  sport  hunting  aspirations  alongside  non‐

aboriginal commercial allocations, they are denied the opportunity to support domestic 

community  hunts  through  revenues  obtained  from  aboriginal  commercial  hunts.  

211 



 

Commercial  quotas  already  allocated  to  non‐aboriginal  commercial  enterprises 

necessarily  pre‐empt  further  commercial  allocations  that  could  benefit  aboriginal 

communities. 

Setting a herd population crisis  level has always been a contentious  issue given  the 

high uncertainty associated with the accuracy of population counts.  At the current time, 

the crisis level set for both the Qamanirjuaq and Beverly herds is 150 000 animals.  The 

Board  aims  to make  recommendations  that  limit  harvest  rates  to  a  level  that  can  be 

supported by the herds so that when a decline in numbers occurs, the time lag between 

a decline and a recovery in numbers is reasonable, and does not impinge on traditional 

domestic  use  needs.    The  “decision‐making  tree”  of  the  Beverly  and  Qamanirjuaq 

Caribou Management Board’s management plan has now been rewritten so that  in the 

event  of  a  crisis  –  such  as  low  caribou  population  numbers  –  it  is  the  traditional 

aboriginal  hunter’s  observations  and perspectives,  rather  than  the  views  of  scientists, 

which will  have  final  authority  on  actions  to  be  taken.   Regular monitoring  by  both 

traditional  caribou  hunters  and  scientists,  however,  is  key  to  making  the  revised 

management plan work. 

The Board will standardize the evaluation of development projects to be used across 

all  jurisdictions on the barren‐ground caribou ranges so that they can take positions on 

the  impact  of  development  based  on  what  has  a  higher  impact  from  the  “herds’ 

perspective.”  The sensitivity of caribou to development will be based on factors like the 

location of a development project and on the range and the timing of the development 

activity  in  relation  to  caribou movements.   The Board  also  has  recognized  that  there 

must be better inter‐jurisdictional links to enable effective fire suppression efforts on the 

caribou ranges.  The plan is to up‐date fire history maps annually.  The effects of fire on 

the wintering  ranges of  the caribou have  long been emphasized as a  top management 

priority by aboriginal community representatives sitting on the Board.  The Board is also 

concerned  that  protection measures will  require  information  identifying  inter‐annual 

variations in the use of calving and post‐calving areas and has taken measures to obtain 

this information. 

212 



 

7.8 Linking Co-Management Participants and Their Trust in 
Knowledge of Barren-Ground Caribou Herds 

 
The social systems of traditional caribou hunting societies and caribou populations are 

linked.  Aboriginal representatives continually draw attention to this relationship at co‐

management meetings.  While co‐management arrangements have opened a window to 

aboriginal  communities  about  resource  management  decision‐making  processes  in 

wider society, they have rarely adopted aboriginal decision‐making structures into their 

make‐up.   There  is an  irony,  therefore,  that  in  recent years, aboriginal  representatives 

have found themselves arguing that conventional population surveys are needed – even 

though  they may  not  actually  trust  the  information  collected  through  these means.  

However, if there is no other way to ensure the protection of a herd they observe to be 

declining, or to gather arguments allowing for  increased commercial quota allocations, 

then pushing for a population survey that gives decision‐makers the mandate to say that 

harvest rates do not surpass sustained yield becomes a necessity. 

The  connection  between  commercial  allocations,  the  support  of  local  aboriginal 

economies,  and  the  ability  to  finance  domestic  harvests  is  increasingly  expressed  by 

community representatives.  A recent study in the Northwest Territories reveals that the 

rather  rigid  line  drawn  in management  planning  between  domestic  and  commercial 

caribou harvests may be  far more blurred  than allocations  reveal.   For example,  there 

has been a study to quantify the informal sale of caribou meat between General Hunting 

Licence holders (Dragon 2002).  The latter can only be held by status Indians, Metis and 

Inuit  in  the Northwest  Territories  (GNWT  2001).    Community  representatives make 

connections between allocation rules – who has access – and provision rules – who has 

the  authority  and  the  responsibility  to  regulate use  –  for  caribou management.   They 

point  to  the  inability  of  communities  to maintain  linked  aboriginal‐caribou  systems 

without  modification  of  allocation  and  provision  rules.    Aboriginal  representatives 

cannot understand why many government agencies and industry do not see the ties that 

they  are  trying  to maintain  between  local  health,  traditional  economies  and  caribou 

populations. 

213 



 

There is also the problem of herd range overlap and the question of how to allocate 

use  levels  in  these  situations  –  in  particular,  since  particular  herd  use  can  only  be 

determined  retroactively  by performing DNA  analysis  on  skin  samples  from  animals 

after  they  are  harvested.    The  problem  of  herd  range  overlap means  that  allocation 

decisions in overlap areas can only be based on historical use rather than on future need.  

The danger  is  that  allocation decisions  can  come  to  be  seen  as purely  administrative 

matters rather than as tools to prevent over‐harvesting. 

Another  significant  challenge  is  the  relationship  between  the  current  state  of 

knowledge of critical caribou habitat and the need to achieve protection for such areas.  

There are 23 calving grounds in the Northwest Territories and Nunavut.  Currently, only 

Nunavut  actively  uses  the  Caribou  Protection  Measures  (CPMs),  however,  the 

information used  to  implement  the CPMs  include areas  that were  identified as critical 

caribou habitat in the 1980s and this information has not been up‐dated since that time.  

Of  primary  concern  is what  happens when  there  is  a  conflict  between  development 

activity and caribou that are not using the “traditional” ranges  identified 20 years ago.  

Barren‐ground caribou herds have significantly shifted and expanded their range use in 

the last 20 years.  This includes changes in the areas used for calving, which have been 

considered  relatively  stable.   The problems of  identifying  critical  caribou habitat with 

static boundaries  are well‐illustrated  through  the CPMs  and  indicate  that  25 years  of 

documentation about  the use of  the barren‐ground  caribou  ranges  is not  enough.   To 

successfully implement the CPMs, information must be continually up‐dated.  

Applying  the  concept  of  resilience may  be  particularly  apt  for  thinking  about  the 

impacts  of  development  activity  on  caribou  systems  (Gunn  2001).    The  resilience  of 

caribou systems  is described as  the ability of caribou populations  to buffer changes  in 

their environment.   When natural conditions are favourable, caribou have an increased 

ability to cope with human disturbances.   However, if caribou spend more time near a 

development  in  a  severe  insect  year,  they may  be  in  poorer  condition  and  have  less 

resilience  to  human  induced  disturbance.    It may  be  possible  to  start  separating  the 

effects  of  industrial  development  –  such  as  a  mine–  from  natural  changes  and, 

214 



 

subsequently,  to begin  ranking  the uncertainty of what we know  about  the  effects of 

human industrial activities on caribou populations. 

When  contemplating  the  effects  of  development,  information  about  a  variety  of 

factors  –  in  addition  to  critical  habitat  considerations  –  must  be  gathered.    This 

information  should  include  consideration  of  caribou  condition  between  seasons, 

between year classes as well as inter‐annual variation.  If caribou are in good condition, 

they can handle a certain amount of disruption, but if they are compromised, they may 

not be able to absorb the stress induced by development activities.  For example, if cows 

are  in poor  condition when  they get  to  the  calving grounds,  then protection  of  these 

areas  may  be  immaterial.    Focusing  only  on  critical  habitat  may  also  ignore  the 

importance  of protecting  spring  staging  areas  or winter  feeding  grounds.   Without  a 

broadened perspective, factors such as the movement of wolves into post‐calving areas 

at  post‐calving  time,  or  the  effects  of  summer  browsing  on  the  resilience  of  plant 

biomass, may also be  lost.   With changes  in range use,  there are changes  in migration 

patterns and changes  in physical condition.   Understanding these changes will  involve 

multiple  knowledge  sets  and will  require  a  space  for multiple  knowledge‐holders  – 

including hunters, elders, biologists – to exchange ideas with each other and to continue 

learning about caribou populations as adaptive and complex systems. 

 
7.9 Chapter Conclusions 
 
The foregoing discussion  indicates that existing knowledge about caribou  is frequently 

uncertain.  The social learning involved in making management decisions, subsequently 

includes  mutual  acknowledgement  among  co‐management  participants  of  the 

limitations  of  what  is  known  about  caribou  systems.    In  response  to  address  this 

challenge  caribou  co‐management  participants  work  toward  the  development  of 

learning processes  that allow people  to share multiple perspectives on what  is known 

about  caribou  systems  and  to  establish  thresholds  of  acceptable  change  in  linked 

caribou‐hunting systems.  At the local scale, biologists and traditional aboriginal caribou 

hunters are looking at ways to measure changes in caribou body condition and to map 

215 



 

their migration  routes over  time  –  and  to do  this  in ways  that  are  legitimate  in  their 

respective  learning  traditions.    At  regional  scales,  aboriginal  leaders  and  Canadian 

government policy‐makers  have  the  task  of  identifying  the  kinds  of  changes  that  are 

culturally and socially acceptable to traditional caribou hunting societies and the wider 

Canadian  society.    Ultimately  these  cross‐scale  choices  must  be  combined  so  that 

changes  measured  on  the  ground  shape  decisions  made  about  evolving  social  and 

cultural values.  Through time, trust in the range of knowledge possessed by caribou co‐

management participants  is built around  the ways  caribou  can buffer and  respond  to 

environmental  and  human‐induced  changes,  if  not  in  other  areas  of  contestation 

including the potential need to limit harvests in the future, suitable indicators of changes 

in population dynamics, caribou body condition, etc. 

Through  the  establishment  of  community‐based  monitoring  programs,  co‐

management  systems  may  produce  better  ideas  about  the  convergence  and/or 

complementarity  of  multiple  spheres  of  knowledge.    Community  institutions  –  for 

knowledge  collection,  interpretation,  and use – would be  rooted  at  a  local  level.   Co‐

management  systems  that  support  such  community  institutions  would  truly  be 

espousing  the  subsidiarity  principle  – where  larger  scale  decision‐making  structures 

exist  to  support  local needs.   Such enactment of  the  subsidiarity principle can help  to 

avoid  hypocritical  scenarios  – which  are  documented  by  co‐management  scholars    – 

who  often  observe  forums  where  traditional  knowledge  is  given  stature  at  the 

international level, but little acknowledgement at local and regional levels (Feit 1998) – 

which is where traditional knowledge lives.  

Ultimately,  co‐management  systems must  establish  the  space  and  the  humility  to 

acknowledge  the  importance  of  trust  between  participants  as  well  as  trust  in  the 

knowledge  that  is  employed  to make management  decisions.    This  trust will  not  be 

created  unless  there  is  agreement  that  it  is  the  responsibility  of  aboriginal  co‐

management participants to determine when and how to include traditional knowledge 

in  the co‐management process.   Without  trust, between people, and  in  the knowledge 

216 



 

that shapes decisions and actions, it is impossible to supply alternative institutions that 

recognize changing resource management settings. 

 

217 



 

8
CC

  
 

 

 

 

  CChhaapptteerr 8

oonncclluussiioonnss  ––  LLiinnkkiinngg,,  nnoott  IInntteeggrraattiinngg  

TTrraaddiittiioonnaall  KKnnoowwlleeddggee  aanndd  
SScciieennccee  

 

 

 
 
 
 
Without caribou we will become pitiful. 

Dene Elders, 
comment made by many individuals at various 

public meetings 
 
 

Our experience in northern societies has 
illustrated how mechanistic science 
must be instilled with a new attitude. 
That attitude will arise from a new 
humility, a broader awareness, and a 
refined sense of responsibility. From 
that will emerge a new kind of knowing 
and a fresh wisdom on our mental as 
well as our geographic f ontiers.  r

Gamble 1986:23 
 

218 



 

8.1 Introduction 
 
This  thesis  has  described  Dënesôłine  caribou  hunters  as members  of  a  culture  that 

conceptualizes caribou as a source of knowledge, spirituality and mediation of human 

resource use itself.  Conventional state‐organized caribou management is often focused 

on monitoring  the  number  of  caribou  available  for  harvesting.   However,  there  is  a 

growing realization, especially  in  the management of barren‐ground caribou, a mobile 

and wide‐ranging species, that current understandings of population numbers are often 

highly uncertain.  It therefore makes more sense to concentrate on reading the feedbacks 

that indicate the state of caribou systems than to concentrate on deriving counts of entire 

populations. 

Alternative  adaptive management  and  “sustainability  science,”  suggest  that  rather 

than  continuing  to pour  enormous  resources  into population  studies  that  exhibit  low 

accuracy  and  high  uncertainty,  it  makes  more  sense  to  work  with  resource  users 

(Ludwig  2001, Kates  et  al.  2002),  especially  those  rooted  in  hundreds  and  sometimes 

thousands  of  years  of  experience  with  local  and  regional  environments,  to  develop 

feedback signals of resource health.  Caribou co‐management organizations have begun 

this transformation. 

However, elders  in aboriginal communities that participate  in co‐management often 

see  “management”  as  inappropriate  manipulation  of  human‐environment  (e.g. 

Dënesôłine‐caribou)  relations.    Traditional  caribou  hunters  may  be  ideologically 

opposed to western‐based conservation  ideas. In such cases, where do co‐management 

efforts  lead?    How  do  aboriginal  communities  perceive  invitations  to  participate  in 

resource management processes where colonial government agencies have the ultimate 

authority  to  decide  when  management  actions  may  be  subject  to  the  conservation 

principles defined outside of aboriginal  communities?   “Conservation”  in elders’ eyes 

may  be  akin  to  arrogance,  and  a  lack  of  respect  for  the  animals  to  be  “conserved” 

(Nakashima  1991,  Berkes  1999).    Only  by  looking  at  the  history  of  how  aboriginal 

  219 



 

communities and outside government agencies have worked  together,  is  it possible  to 

understand how these questions have been negotiated through time. 

This chapter looks at caribou co‐management as space for a diversity of management 

participants, working within  different  frames  of  reference  to  come  together  to  think 

“outside  the box”  and move beyond  first  order  learning  (conceiving  and  adapting  to 

change  within  one  frame  of  reference)  to  engage  in  double  loop  learning,  where 

participants  cope  and  innovate  in  the  face  of  changing  conditions  and  where  basic  

assumptions may  be  questioned.    First,  the  general  thesis  findings  are  outlined,  the 

correspondence of  the  findings with  the original  thesis objectives  is examined and  the 

thesis  contributions  to  theory  are  considered.    Finally,  caribou  co‐management  is 

discussed  for  its  role as a “safe  space”  catalyzing  the bridging of difference:  in world 

views, scale and amid rapid change and disturbances in the transmission of knowledge. 

 
Integrated Resou ce Management r

There  is  the  pre‐text  that  newly  emerging  alternatives  to  conventional  resource 

management will  increase  the “efficiency”  (shorten  the  time  it  takes  to make decisions 

and  reduce  the  conflicts  involved  in  making  decisions)  of  resource  management 

decision‐making.   A  divide  in  the  attitudes,  values  and  beliefs  of  aboriginal  caribou 

hunters, government biologists and managers toward caribou harvesting practices and 

management actions exists (Kruse et al. 1998, Klein et al. 1999).  However, the differences 

in  attitudes  and  perspectives  may  represent  a  diversity  of  experience  and  ways  of 

learning about caribou‐human systems rather than an  impasse  in caribou management 

systems (Kendrick 2003).  Respecting the diversity of perspectives sitting around a “co‐

management  table,”  seems  a  common  sense  approach.   Without  this  respect  it  is  not 

possible  to build  the  levels of  trust needed  to make management decisions  that can be 

accepted  and  complied  to by  aboriginal  caribou hunters  (Kendrick  2003).    Still,  if  co‐

management  participants  do  not  have  the  tools  or  motivation  to  trust  each  other’s 

knowledge about caribou systems, all is lost. 

 

  220 



 

8.2 Summary of Thesis Findings 
 
Chapter  3 outlined  the history of  resource management  relations between Dënesôłine 

communities and Canadian government agencies in the Northwest Territories before the 

creation  of  co‐management  structures.    Chapters  4  and  5  examined  processes  for 

including  the marginalized knowledge and  institutions of aboriginal communities  into 

mainstream resource management.   Chapters 5 and 6 explored the creation of rules for 

the use of  traditional knowledge  in newly emerging alternative  resource management 

settings.    Chapter  7  showed  how  co‐management  organizations  are  constantly 

redefining  themselves, existing  in a  state of  flux driven by  changing  trust  levels.   Co‐

management  is  still‐born without  trust  and while  it may  exist between  individual  co‐

management participants, individuals may not trust each other’s knowledge.  Getting to 

the  roots  of  the  legitimacy  and  trust  put  in  knowledge  is  a  massive  undertaking 

necessitating a degree of institutional uncertainty in management arrangements.  There 

is a flux involved that some say is akin to seeing “resource management as jazz” (Blann 

et al. 2003) 

Chapters 4, 5 and 6 illustrated that knowledge sharing within aboriginal communities 

and with outside bodies like government management agencies or industry is connected 

to  the  “sense‐of‐place”  of  caribou  hunters.    A  politics  of  identity, where  traditional 

caribou‐hunting  communities  resist  changes  to  Dene‐caribou  relations  imposed  by 

outside forces, expresses the ties between aboriginal‐hunting communities’ survival and 

continued  social,  nutritional  and  cultural  dependence  on  barren‐ground  caribou 

populations.  

This  thesis  has  taken  a  “thick”  rather  than  a  “thin”  approach  (Geertz  1983)  to 

exploring co–management issues in order to pay attention to the cultural and historical 

specificity  of  resource  systems.    The  thesis  outlined  some  of  the  causes  and 

consequences  of  varying  trust  levels  in  co‐management  regimes,  and  this  required 

“pushing out  in space and back  in time”  in order to resist a priori definitions of causes 

and units of action (McCay and Jentoft 1998).  The author wanted to look not only at the 

  221 



 

ecological aspects of human‐caribou systems, but to also concentrate on recognizing the 

ways that these systems are differentiated with respect to their social relations.  There is 

a  lack of  theory development of  social dynamics  to  complement emerging  theories of 

ecosystem dynamics.  This is a real deficit if sustainability thinking aims to understand 

the  links  between  social  and  ecological  systems.    This  thesis  has  looked  at  co‐

management  situations  as  places where  social  learning  (learning  by  a  collective)  can 

occur, examining social theory not from the aspect of power and interest, but looking at 

the trust‐building  involved  in profound social  learning.   Figure 8.1 outlines the  lay out 

of the thesis: 

Figure 8.1: Caribou Co-management Thesis Synthesis 
 

People Knowledge 

SOCIAL 
CAPITAL 

Political 
Capital 

SOCIAL 
THEORY 

Outlining Processes of 
Knowledge Creation, 

Documentation, Sharing 
(Chapters 5 and 6) 

Understanding 
Historical and Cultural 

Specificity 
(Chapter 3 and 4) 

TRUST-BUILDING 
• between people 

• of each other’s knowledge 
• links between trust building 
and consequent adaptive rule 

changes (flux) 
(Chapter 7) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 

  222 



 

8.3 Revisiting Thesis Objectives 
 
The research objectives followed in this thesis were: 
 
 Research Objectives

 1.   How can cross‐cultural differences be negotiated  in  the co‐management of caribou 
herds  (learning  from  the  Łútsël  K’é  experience:  the  Beverly  and  Qamanirjuaq 
Caribou  Management  Board  and  the  Bathurst  Caribou  Management  Planning 
Committee) ? 
    a) Are there mechanisms within co‐management arrangements that support                

conceptual diversity and if so, what are they? 
 2.  How can community‐based caribou monitoring be implemented? 

   a) Is there evidence that significant integrative and complex learning is occurring in 
co‐management settings? 

 3. What are the mechanisms that create links between western scientific knowledge and 
traditional ecological knowledge and how can they be more widely applied towards 
co‐management? 
    a) What  are  the  differences  in  how  and what  caribou managers,  biologists  and  

users learn and think about caribou? 
 
Objective 1 

The primary  lesson of Chapters 3‐6  is  that  it  is not possible  to negotiate cross‐cultural 

understandings  of  caribou  herds  without  understanding  that  traditional  caribou 

hunters,  biologists  and  government  policy‐makers  express  the  complexity  and 

uncertainty of existing knowledge of caribou systems  in different ways.   Recent efforts 

to ensure that traditional caribou users not only bear the costs of management decisions, 

but  benefit  and  take  on  responsibility  for management  actions,  outline  the  practical 

realities of negotiating cultural differences.  The negotiation of the use of satellite collars 

and  assessing  the  values‐at‐risk  in  fire management  planning  are  prime  examples  of 

efforts  to  respect and accommodate  these differences.   Traditional caribou hunters are 

increasingly active participants in solving provision and allocation problems reflected in 

recent  revisions  of  the  Beverly  and  Qamanirjuaq  caribou  management  plan,  and 

aboriginal representatives’ efforts to change the management plan to allow a flexibility 

in  use  allocation  that  reflects  the  social‐ecological  linkages  between  Dene  and  Inuit 

  223 



 

cultures  and  barren‐ground  caribou  populations.    It  is  only  in  recent  years  that 

traditional  aboriginal  caribou  hunting  communities  have  seen  results  in  their 

historically‐rooted  efforts  to  have  Canadian  governance  systems  recognize  existing 

aboriginal governance systems, rather  than  the unilateral devolution of responsibilities 

to  aboriginal  communities.    In  addition,  it  is  now  aboriginal  communities  that  are 

deciding  when  and  where  traditional  knowledge  is  relevant  to  co‐management 

processes. 

 

Objective 2 

Without  the  existence  of  community  capacity  to  link  community  knowledge, 

organizations  and  institutions,  community‐based  caribou  monitoring  is  inadvisable.  

However,  communities  like  Lútsël  K’é  have  built  up  community‐based  systems  for 

managing  knowledge  exchange  both  with  the  community  and  with  outside 

organizations.   Community‐based  caribou monitoring  is  a priority of  those  aboriginal 

communities  willing  to  sign  on  to  the  Bathurst  caribou  management  agreement.  

Community‐based  caribou monitoring  has  become  a  key  activity  in  the management 

plan of the Beverly and Qamanirjuaq caribou management board.   There are signs that 

fundamental learning will be enabled through the sharing of traditional knowledge and 

scientific knowledge, facilitated by monitoring projects.  The motivation and trust for all 

co‐management participants to share and interpret knowledge together (Kofinas’ (1998) 

“co‐production”) is taking form in such settings. 

 

Objective 3 

Links between western  scientific knowledge  and  traditional  ecological knowledge  are 

possible only when the people attempting to make these  links get beyond “apples and 

oranges”  comparisons  of  “traditional  knowledge”  and  “science.”    Often,  these 

comparisons  represent  naïve  dichotomies  that  make  unfair  comparisons  between  a 

whole culture and the specialized technical knowledge collected by certain members of a 

culture.  

  224 



 

Moreover,  in  these  comparisons  scientific  knowledge  is  often  represented  in 

generalized, highly abstract forms while the traditional knowledge of aboriginal elders 

is often transmitted within a personal context that may leave non‐traditional knowledge 

holders to conclude that it is relevant only in very localized circumstances.  Differences 

in the expression and transmission of knowledge reveal different traditions of learning, 

some concentrating on  the personal and meaningful context of knowledge, and others 

on the abstract explanatory power of knowledge.  It appears that without venues where 

scientists  and  traditional  aboriginal  caribou  hunters  and  elders  can  share  their 

knowledge through direct social interactions, the social learning involved in linking, but 

not  amalgamating  “science”  and  “traditional  knowledge”  is  not  possible.    The 

development  of  multiple  caribou  monitoring  techniques  necessitating  collective 

understanding of the signs of feedback from caribou populations, may allow this kind of 

interaction in ways that have not been systemically available before. 

 
8.4 Contribution of Thesis to Theory 
 
The  primary  contribution  of  this  thesis  is  its  outline  of  the  dynamics  and  context  of 

social learning in caribou co‐management systems.  Understanding social dynamics and 

their  links  to  ecological dynamics  is vital  in  a world  facing  extreme  ecological  crises.  

How will cultural groups come together to make decisions about their use of resources 

in ways that foster learning from a diversity of perspectives rather than the domination 

of marginalized perspectives? 

More specifically this thesis:  
 
● identified tools for facilitating adaptable and flexible resource management decision‐
making and actions  
● described mechanisms for building trust, respect and feedback in co‐management 
institutions  
● examined the relationship between cross‐cultural values and the creation of alternative 
sustainable resource management strategies  

 

  225 



 

This  thesis  found  that  while  addressing  power  relationships  between  co‐

management  participants  is  key  to  examining  how  well  decision‐making  processes 

work,  the  conditions  for  double  loop  learning  to  occur  (learning where  participants 

examine  their  assumptions) do not necessarily  follow  from balanced power  relations.  

The capacity for double loop learning to occur is dependent on building a space where 

political  and  legal  posturing  is  not  necessary,  and  a  non‐threatening  examination  of 

assumptions can take place.  

Resource  management  science  is  facing  profound  changes  with  the  growing 

rediscovery  that  the  sustainable  use  of  natural  resources  cannot  be  achieved without 

understanding  the  connections  between  ecological  and  human  social  systems.    The 

growing  body  of  theory  developing  within  “adaptive  resource  management,”  an 

applied  field  of  ecology,  stresses  the  interconnections  between  social  and  ecological 

systems and the existence of true uncertainty and unpredictability within these systems 

(Berkes  and  Folke  1998).    However,  the  development  of  this  field  is  hampered  by 

inadequate  knowledge  of  the  dynamics  of  the  social  institutions  that  govern  the 

interaction of human beings with the environment.  Conversely, property rights research 

is an interdisciplinary field of study made up predominantly of social scientists working 

within  the areas of anthropology,  institutional economics and political  science.   Much 

property rights research has focused on human social systems without much regard for 

the environmental feedbacks between social and ecological systems.  

Attempts  to  advance  nascent  co‐management  theory  are  linked  to  developments 

within  common  property  resource  theory  (Ostrom  1990).    In  recent  years,  common 

property  resource  theorists  have  discussed  and  documented  traditional  communal 

resource  management  systems.    Caribou  co‐management  presents  the  potential  for 

western resource science and traditional ecological knowledge to complement forces to 

create  alternative  resource management  systems.   These  alternatives may provide  the 

guidance  society  requires  to maintain  the  resilience  of  ecological  and  social  systems.  

This  interdisciplinary  approach  to  the  study  of  co‐management  has  synthesized 

  226 



 

knowledge from a variety of fields to understand the exchange between fundamentally 

different knowledge bases.  

These disciplines include the fields of natural resource management, biology and 

human geography.  The rationale behind selecting these areas of knowledge lay in their 

aid in understanding the social dynamics involved in the linking of western science and 

traditional ecological knowledge in the management of a common property resource, 

caribou. 

 
8.5 Co-Management: Present and Future Challenges 
 
Co‐management  institutions  are  not  only  bridging  different  world  views,  but 

institutions (rule sets) that function at very different scales.  Rule sets can be of different 

types, some emergent and informal and others deliberate and formal (Parson and Clark 

1995). There are three functional scales at which rule sets operate: 

  • macro level: constitutional choice and myths (see Chapter 2, Box 2.1) 
‐ rules at this scale work at cultural and societal scales, exhibit slow turnovers  

and are subject to little political influence 
 

 • meso level: – collective choice rules and strategies  
‐ policy‐making and management – turnover rate of decades ( and subject to 

considerable political influence) – inevitability of uncertainty must be 
recognized at this level – subsequent pursuit of selective risk taking  

 
 • micro‐level – routine, programmed actions 
 
  (Parson and Clark 1995) 

 
Co‐management’s  role  in  spanning  the  differences  in  scales  at which  aboriginal  and 

Canadian  rule  sets  operate  is  not  just  a matter  of matching  scales,  but  of  translating 

across scales.  For example, the turnover time and number of people involved in making 

changes of rule sets at macro‐, meso‐ and micro‐  levels differs between aboriginal and 

Canadian  governance  systems.   However,  resource users  (traditional  caribou hunting 

communities)  are  key  to  bridging  these  scalar differences  and  can  act  as  a  “pool”  of 

creative and adaptive solutions where conditions of trust exist.  

  227 



 

 
The capacity of co‐management organizations to act as catalysts bridging differences in 

scale and knowledge systems are influenced by a number of factors including: 

 
1) rapid exogenous changes, such as changes in technology, resource availability and 

the heterogeneity of participants  
 
2) transmission failures – rapid changes of population or culture leading to “a 

circumstance in which the general principles involved in the effective community‐
governed institutions are not transmitted from one generation to another” (Ostrom 
1998:42‐43) 

 
When  human‐caribou  systems  experience  rapid  change  originating  from  outside  or 

rapid societal or cultural changes leading to internal institutional failures, problems can 

result.  These problems may arise, for example, when co‐management institutions do not 

have  the  time or resources  to match changing management needs with  the capacity  to 

deal with such changes (Riseth and Vatn 2000). 

Developing  the  capacity  to  conceive  of  change,  especially  change  that  is 

unprecedented, and to establish new anticipations, requires the capacity to cope and to 

innovate  (Speiss  1979:5).    Alternative  management  systems  examine  ways  to  move 

beyond  first  order  learning  (doing  the  right  thing  in  context)  and  to  develop 

mechanisms  to  achieve  second  order  learning  –  dealing  with  changing  context.  

Conventional  resource management systems have concentrated on  first order  learning 

and  increasing  the  efficiency  of  dealing  with  easier  technical  problems  rather  than 

striving to achieve second order learning, learning that involves at times difficult moral 

and  social dilemmas.    Second  order  learning  can  only be  achieved  through  collective 

decision‐making  and  learning  processes  where  multiple  indicators  of  the  state  of 

resource systems inform the learning involved. 

 

8.6 Crea ing Al ernative Management – Building from the G ound Up t t r
 
Second order learning cannot be achieved without trust between participants – will the 

participants  learn  from each other?   Will multiple perspectives and  learning  traditions 

  228 



 

be respected?  The danger is that rather than maintaining diversity and variable ways of 

thinking, the richness of tools available to think through changing social and ecological 

circumstances may be lost: 

 
When all you have is a hammer, eve ything else in the world looks like a nail r

(Japanese Proverb). 
 

Co‐management is cited as a means to match “bottom‐up” and “top‐down” resource 

management approaches, allowing the  linking of small and  large scales of governance.  

In  northern  Canada,  co‐management  structures  include  non‐conventional  actors  in 

resource management,  i.e., resource users  themselves.   The resultant sharing of power, 

responsibility and accountability is leading to new governance structures.  The ability to 

achieve a common vision or consensus despite differences  in values,  is centred on  the 

manner  in which  resource management  institutions  or  rule‐making  (North  1990)  are 

devised, cross‐scale linkages are made and public participation accomplished.  Systems 

of  people  and  nature  have  co‐evolved  in  an  adaptive  dance  (Walters  1986),  but 

uncertainty  is pervasive  in  complex  resource  issues  (Gunderson  2003).   What  is most 

critical  to  resource  management  issues  is  how  technical,  stakeholder  and  political 

communities manage uncertainty in an integrated fashion (Gunderson 2003:39).  

Many argue that societies need to rethink how science is applied to help people deal 

with urgency  and  the unprecedented nature  of present‐day  environmental  and  social 

changes.   A  new  social  contract  for  science  calls  for  society  to  begin  a  dialogue  on 

research  priorities,  new  institutional  arrangements  to  improve  the means  of  sharing 

knowledge and to do so more quickly (Lubchenco 1998).  In the North, this dialogue is 

increasingly  instigated  by  aboriginal  communities  questioning  the  learning  traditions 

and types of knowledge that are used to make critical resource management decisions.  

It is more and more apparent that “no single body in society has all the capacities, all the 

skills needed for the best management…” (Borrini cited in Bayon 1996:3).  It is through 

the  double  loop  learning  characterizing  some  co‐management  processes,  that  the 

  229 



 

negotiation  of  a  common  vision  of  resource management  attuned  to  feedbacks  from 

nested social and ecological systems may be achieved, free of ideological impasses.  

  230 



 

Personal Communications 

 

Abel, Noel 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, 
interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment 
Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Boucher, Ernest 2001. Łútsël K’é hunter, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript, audio‐recording and accompanying mylar (1: 250 000) 
archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, permission 
obtained from individual to use quotation. 

Casaway, Nancy 2001. former Łútsël K’é Traditional Knowledge Researcher, interview 
in Łútsël K’é, Northwest Territories, interview transcript and audio‐recording 
archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, permission 
obtained from individual to use quotation. 

Casaway, Zep 2000. now deceased Łútsël K’é Elder, speaking at the Mackenzie Valley 
Land and Water Board Public Meeting, Łútsël K’é Community Hall, Northwest 
Territories, August 18, permission obtained from Mod Casaway to use quotation. 

Casaway, Zep 2001. now deceased Łútsël K’é Elder, cited in Łútsël K’é Dene Nation, 
Traditional Ecological Knowledge – Kache Kue Study Region, Final Report, 
permission obtained from the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Committee 
to use quotation. 

Catholique, Herman 2001. Łútsël K’é hunter, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript, audio‐recording and accompanying mylar (1: 250 000) 
archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, permission 
obtained from individual to use quotations. 

Catholique, John 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript and accompanying mylar (1: 250 000) archived in the 
Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, permission obtained from 
individual to use quotation. 

Catholique, Madeleine 2000. Łútsël K’é Elder, Łútsël K’é, Northwest Territories, 
interview transcript and accompanying mylar (1: 250 000) archived in the Łútsël K’é 
Wildlife, Lands and Environment Office, permission obtained from individual to use 
quotation. 

Catholique, Pierre 2000. Łútsël K’é hunter, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and 
Environment Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Catholique, Pierre 2001. Łútsël K’é hunter, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript, audio‐recording and accompanying mylar (1: 250 000) 
archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, permission 
obtained from individual to use quotation. 

Gunn, Anne 2002. Wildlife Scientist, Wildlife and Fisheries Division, Department of 
Resources, Wildlife and Economic Development, Government of the Northwest 
Territories. 

 231 



 

Desjarlais, Joe 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, 
interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment 
Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Drybones, Madeleine 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and 
Environment Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Drybones, Noel 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, 
interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment 
Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Drygeese, Dennis 2001. former Łútsël K’é Traditional Knowledge Researcher, 
interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, interview transcript and audio‐
recording archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, 
permission obtained from individual to use quotations. 

Enzoe, August 2001. Łútsël K’é Elder and Vice Chair of the Łútsël K’é Wildlife, Lands 
and Environment Office, interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, interview 
transcript and accompanying mylar (1: 250 000) archived in the Łútsël K’é Wildlife, 
Lands and Environment Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Enzoe, Liza 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, 
interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment 
Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Enzoe, Terri 2001. former Łútsël K’é Traditional Knowledge Researcher, interviewed in 
Łútsël K’é, Northwest Territories, interview transcript and audio‐recording archived 
in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, permission obtained from 
individual to use quotations. 

Enzoe, Mary‐Rose 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and 
Environment Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Lockhart, Jeanette 2001. Łútsël K’é information management project worker, 
interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, interview transcript and audio‐
recording archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office, 
permission obtained from individual to use quotations. 

Lockhart, Maurice 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest 
Territories, interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and 
Environment Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Michel, Joe 2000. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, 
interview transcript archived in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment 
Office, permission obtained from individual to use quotation. 

Michel, Joe 2001. Łútsël K’é Elder, interviewed in Łútsël K’é, Northwest Territories, 
interview transcript and accompanying mylar (1: 250 000) archived in the Łútsël K’é 
Wildlife, Lands and Environment Office, permission obtained from individual to use 
quotation. 

 232 



 

References 

 

Abel,  K.  1993.  Drum  Songs:  Glimpses  of  Dene  History. Montréal  &  Kingston: McGill‐
Queenʹs University Press. 

Agrawal,  A.  1995.  Indigenous  and  scientific  knowledge:  some  critical  comments. 
Indigenous Knowledge and Development Monitor 3 (3):3‐6. 

Alcorn,  J.B.  and V.M. Toledo.  1998. Resilient  resource management  in Mexicoʹs  forest 
ecosystems:  the  contribution  of  property  rights.  In  Berkes,  F.  and  C.  Folke  (eds.) 
Linking  Social  and  Ecological  Systems: Management  Practices  and  Social Mechanisms  for 
Building Resilience, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 216‐249. 

Anderson, D.G. 2000. Rangifer and human interests. Rangifer 20:153‐174. 
Arnstein,  S.R.  1969.  Ladder  of  Citizen  Participation.  Journal  of  American  Institute  of 
Planners 4:216‐224. 

Asch, M. 1988. Kinship  and  the Drum Dance  in  a Northern Dene Community. Edmonton: 
The Boreal Institute for Northern Studies. 

Assembly  of  First  Nations  and  National  Aboriginal  Forestry  Association  1995.  The 
Feasability  of Representing Traditional  Indigenous Knowledge  in Cartographic, Pictorial  or 
Textual Forms. Ottawa: Assembly of First Nations. 

Axelrod, R.M. 1984. The Evolution of Cooperation. New York: Basic Books Inc. Publishers. 
Banfield,  A.W.F.  1949.  The  Present  Status  of  North  American  Caribou.  Paper  read  at 
Transactions of the Fourteenth North American Wildlife Conference, March 7‐9, 1949. 

Banfield, A.W.F. 1954. Preliminary  investigation of the barren ground caribou. Ottawa: 
Canadian Wildlife Service. 

Banfield, A.W.F. 1956. The Caribou Crisis. The Beaver (Spring 1956):3‐7. 
Banfield, A.W.F. 1957. The Plight of the Barren Ground Caribou. Oryx 4(1):13‐20. 
Bankes,  N.  and  C.  Sharvit  1998.  Free‐entry  Mineral  Regimes  and  Aboriginal  Title. 
Northern Perspectives 25(3): 12‐15. 

Barbier, E.B. et al. 1994. Paradise Lost? London: Earthscan. 
Barr,  W.  1991.  Back  from  the  brink:  the  road  to  muskox  conservation  in  the  Northwest 
Territories. Calgary: Arctic Institute of North America. 

Bateson, G. 1979. Mind and Nature: A Necessary Unity. 1st ed. New York: E.P. Dutton. 
Bateson, M.C. 1991. Our Own Metaphor ‐ A Personal Account of a Conference on the Effects of 
Conscious Purpose on Human Adaptation.  

Bateson, G. and M.C. Bateson. 1987. Angels Fear  ‐ Towards an Epistemology of  the Sacred. 
New York, New York: Macmillan Publishing Company. 

Bayon,  R.  1996.  Collaborative Management: A  partnership,  an  agreement,  a  process. 
World Conservation 2:3‐6. 

Berger, T.R. 1988. Northern Frontier Northern Homeland: The Report of the Mackenzie Valley 
Pipeline Inquiry. Vancouver: Douglas & McIntyre. 

Bergerud, A. T. 1996. Evolving Perspectives on Caribou Population Dynamics, Have We 
Got it Right Yet? Rangifer, Special Issue No. 9:95‐116. 

 233 



 

Berkes, F. (ed.) 1989. Common Property Resources ‐ Ecology and community‐based sustainable 
development. London: Belhaven Press. 

Berkes, F. 1995.  Indigenous Knowledge and Resource Management Systems: A Native 
Case Study from James Bay. In Hanna, S. and M. Munasinghe (eds.) Property Rights in 
a Social and Ecological Context: Case Studies and Design Applications., Washington, D.C.: 
Beijer International Institute of Ecological Economics and the World Bank, pp. 99‐109. 

Berkes, F. 1996. Social Systems, Ecological Systems, and Property Rights. In Hanna, S. et 
al.  (eds.)  Rights  to  Nature:  Ecological,  Economic,  Cultural,  and  Political  Principles  of 
Institutions for the Environment, Washington, D.C.: Island Press, pp.  

Berkes,  F.  1997. New  and Not‐So‐New  Directions  in  the  Use  of  the  Commons:  Co‐
Management. The Common Property Resource Digest (42):5‐7. 

Berkes,  F.  1998.  Indigenous  knowledge  and  resource  management  systems  in  the 
Canadian  subarctic.  In  Berkes,  F.  and  Folke, C.  (eds.)  Linking  social  and  ecological 
systems: management practices and social mechanisms. Cambridge, United Kingdom: 
Cambridge University Press, pp. 98‐128. 

Berkes, F. 1999. Sacred Ecology ‐ Traditional Ecological Knowledge and Management Systems. 
Philadelphia: Taylor and Francis. 

Berkes, F.,  J. Mathias, M. Kislalioglu  and H. Fast.  2001. The Canadian Arctic  and  the 
Oceans  Act:  the  development  of  participatory  environmental  research  and 
management. Ocean & Coastal Management 44: 451‐469. 

Berkes,  F.,  J. Colding  and C.  Folke.  2003. Navigating  Social‐Ecological  Systems: Building 
Resilience for Complexity and Change. Cambridge, U.K.: Cambridge University Press. 

Berkes, F. and Fast, H. 1996. Aboriginal peoples: The Basis  for policy‐making  towards 
sustainable development.  In Dale, A.  and Robinson.  J.B.  (eds.) Achieving  Sustainable 
Development. Vancouver: University of British Columbia Press, pp. 204‐264. 

Berkes,  F.  and  Folke, C.  1994.  Investing  in  cultural  capital  for  the  sustainable  use  of 
natural  capital.  In  Jansson,  A.M.,  Hammer,  M.,  Folke,  C.  and  R.  Costanza  (eds.) 
Investing in Natural Capital: The Ecological Economics Approach to Sustainability, pp. 128‐
149. 

Berkes,  F.  and C.  Folke  (eds.)  1998.  Linking  Social  and  Ecological  Systems: Management 
Practices  and  Social  Mechanisms  for  Building  Resilience.  Cambridge:  Cambridge 
University Press. 

Berkes, F., P. George and R.J. Preston. 1991. Co‐management. Alternatives 18 (2):12‐18. 
Berneshawi,  S.  1997.  Resource Management  and  the Miʹkmaq  Nation.  The  Canadian 
Journal of Native Studies 17 (1):115‐148. 

Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board 1994. The Beverly and Qamanirjuaq 
Caribou Management Board Management Report 1, Fire Management Recommendations  for 
Forested Range of the Beverly and Qamanirjuaq Herds of Caribou. Ottawa: BQ CMB. 

Beverly and Qamanirjuaq Caribou Management Board 2002. The Beverly and Qamanirjuaq 
Caribou Management Agreement. Ottawa: BQ CMB. 

Bielawski,  E.  1992.  Inuit  Indigenous  Knowledge  and  Science  in  the  Arctic.  Northern 
Perspectives 20 (1):5‐8. 

 234 



 

Birket‐Smith,  K.  1930.  Contributions  to  Chipewyan  Ethnology.  Report  of  the  Fifth  Thule 
Expedition, Volume VI, Part 1. Copenhagen: Gyldendalske Boghandel. 

Blanchet, G. H. 1949. Thelewey‐aza‐yeth, The Beaver, Outfit 280:8‐11. 
Blann, K., S. Light and J. Musmeci 2003. Facing the adaptive challenge: practitioners’ insights 
from negotiating resource crises in Minnesota. In Berkes et al. 2003 (eds.), pp. 210‐240. 

Bone, R. M., E.N. Shannon and S. Raby. 1973. The Chipewyan of the Stony Rapids Region: A 
Study  of  their  Changing World  with  Special  Attention  Focused  upon  Caribou. Mawdsley 
Memoir  Series,  1.  Saskatoon,  SK.:  Institute  for  Northern  Studies,  University  of 
Saskatchewan. 

Bringhurst, R. 2000. A Story as Sharp as a Knife: The Classical Haida Mythtellers and Their 
World.  1st  paperback  edition  ed.  3  vols.  Vol.  1,  Masterworks  of  the  Classical  Haida 
Mythtellers. Vancouver: Douglas & McIntyre Ltd. 

Brody, H. 1981. The Peopleʹs Land:  Inuit, Whites and  the Eastern Arctic. Harmondsworth, 
Middlesex, England: Penguin Books, Ltd. 

Brody, H.  2000.  The Other  Side  of  Eden: Hunters,  Farmers  and  the  Shaping  of  the World. 
Vancouver/ Toronto: Douglas & McIntyre Ltd. 

Bromley,  D.W.  (ed.)  1992.  Making  the  Commons  Work:  Theory,  Practice,  and  Policy. 
California: International Center for Self‐Governance. 

Brooke,  L.F.  1993.  Experiences  of  the  Inuit  of  Nunavik  (northern  Québec)  with  Wildlife 
Management and the James Bay and Northern Québec Agreement (1975‐1993). Background 
Paper  for  the  Lands  ,  Resources  and  Environment  Regimes  Project. Ottawa:  Royal 
Commission on Aboriginal Peoples.  

Brydges, T. 2000. Keynote address at the Sixth National Science Meeting of the Ecological 
Monitoring and Assessment Network, January 18‐22, 2000, Toronto, Canada. 

Burch, E.S. 1977. Muskox and Man  in  the Central Canadian Subarctic 1689‐1974. Arctic 
30 (3):135‐154. 

Burch, E. 1991. Herd Following Reconsidered. Current Anthropology 32:439‐445. 
Bussidor,  I. and Bilgen‐Reinart, U. 1997. Night Spirits  ‐ The Relocation of  the Sayisi Dene. 
Winnipeg: University of Manitoba Press. 

Cairns, A.C. 2000. Citizens Plus. Aboriginal Peoples and the Canadian State. Vancouver: 
UBC Press. 

Calder v. British Columbia. (A.G.), [ 1973] S.C.R. 313 (S.C.C.). 
Campbell,  B.M.S.  and  R.A.  Godoy  1992.  Commonfield  Agriculture:  The  Andes  and 
Medieval England Compared. In Bromley, D.W., (ed.) 1992. Making the Commons Work: 
Theory, Practice, and Policy. California: International Center for Self‐Governance, pp. 99‐
128. 

Case,  R.,  Buckland,  L.  and Williams,  M.  1996.  The  status  and  management  of  the 
Bathurst  Caribou  Herd,  Northwest  Territories,  Canada.  File  Report  No.  116, 
Yellowknife, Northwest Territories, Canada: Government of the Northwest Territories 
Department of Renewable Resources. 

Cinq‐Mars,  J.  and  R.E.  Morlan  1999.  Bluefish  Caves  and  Old  Crow  Basin:  A  New 
Rapport.  In Bonnichsen, R. and K.L. Turnmire  (eds.)  Ice Age Peoples of North America. 
Corvallis: Oregon State University Press for the Center of the First Americas. 

 235 



 

Cizek,  P.  1990.  The  Beverly‐Kaminuriak  Caribou  Management  Board.  A  Case  Study  of 
Aboriginal  Participation  in  Resource  Management.  Background  Paper  #1.  Ottawa: 
Canadian Arctic Resources Committee. 

Coates, K. 2000. The Marshall Decision and Native Rights: The Marshall Decision and 
Mi’kmaq Rights in the Maritimes. McGill‐Queen’s Native and Northern Series, #25. 

Collings, P. 1997. The Cultural Context of Wildlife Management in the Canadian North. 
In Smith, E. A. and McCarter,  J.  (eds.) Contested Arctic  ‐  Indigenous Peoples,  Industrial 
States, and the Circumpolar Environment, Seattle: University of Washington Press, pp. 13‐
40. 

Corbiere v. Canada (Min. of Indian and Northern Affairs), [1999] 2 S.C.R. 203. 
Costanza,  R.  and  Patten,  B.C.  1995. Defining  and  Predicting  Sustainability.  Ecological 
Economics 15:193‐196. 

Coutu, P.R. and L. Hoffman‐Mercredi. 1999. Inkonze: The Stones of Traditional Knowledge ‐ 
A History of Northeastern Alberta. 1st ed. Edmonton: Thunderwoman Ethnographics. 

Cranston‐Smith, V.V. 1995. Chipewyan Hunting, Scientific Research and State Conservation 
of  the  Barren‐Ground  Caribou,  1940‐1970.  unpublished  M.A.  thesis,  Department  of 
Native Studies, University of Saskatchewan, Saskatoon. 

Cruikshank,  J.  1998.  The  Social  Life  of  Stories:  Narrative  and  Knowledge  in  the  Yukon 
Territory. Lincoln and London: University of Nebraska Press. 

Cruikshank,  J.  2001. Glaciers  and Climate Change:  Perspectives  from Oral  Tradition. 
Arctic 54(4):377‐393. 

Csonka, Y.  1999. A  stereotype  further dispelled:  Inuit‐Dene  relations west  of Hudson 
Bay, 1920‐1956. Etudes/Inuit/Studies 23 (1‐2):117‐144. 

Dale, N. 1989. Getting to Co‐Management: Social Learning in the Redesign of Fisheries 
Management.  In  Pinkerton,  E.  (ed.)  Co‐operative  Management  of  Local  Fisheries, 
Vancouver: University of British Columbia Press, pp.  

Davidson‐Hunt.  I.J. 2003.  Journeys, Plants and Dreams: Adaptive Learning and Social‐
Ecological  Resilience. Working  Paper, Winnipeg:  The Natural  Resources  Institute, 
University of Manitoba. 

Dawkins, R. 1989. The Selfish Gene. 2nd edition. Oxford: Oxford University Press. 
Delgamuukw v. British Columbia, [1997] 3 S.C.R. 1010 (S.C.C.) 140 
Doubleday, N.C.  1993. Finding Common Ground: Natural  Law  and Collective Wisdom.  In 
Inglis,  J.T.  (ed.)  Traditional  Ecological  Knowledge,  Ottawa:  International  Program  on 
Traditional Ecological Knowledge and International Development Research Centre. 

Dragon,  J.  I.D. 2002. Commercial use of caribou  (Rangifer  tarandus)  in  the Canadian Arctic. 
unpublished  Ph.D.  Thesis,  Edmonton:  Department  of  Renewable  Resources, 
University of Alberta. 

Ecological Society of America 1995. The Report of the Ecological Society of America, 
Committee on the Scientific Basis for Ecosystem Management. 

Ehrenfeld,  D.  1986.  Life  in  the  Next  Millenium:  Who  Will  be  Left  in  the  Earthʹs 
Community? In Kaufman, L. and K. Mallory (eds.) The Last Extinction, Cambridge: The 
MIT Press, pp. 167‐185. 

 236 



 

Eigenbrod, R. 1995. The Oral  in  the Written: A Literature Between Two Cultures. The 
Canadian Journal of Native Studies 15(1): 89‐102. 

Elliot, I. 1997a. Where the caribou don’t roam – Simple fencing keeps animals away from 
mine sites, airstrips. Northern News Services, Nov. 24. 

Elliot,  I. 1997b. Caribou go where  the elders say  they do – Traditional knowledge gets 
boost in new study. Northern News Services, Oct. 20. 

Entrikin, J.N. 1989. Place, region and modernity. In Agnew, J.A. and Duncan, J.S. (eds.) 
The Power of Place, Winchester, MA.: Unwin Hyman Inc., pp. 30‐43. 

Evernden, N. 1985. The Natural Alien. Toronto: University of Toronto Press. 
Feeny, D.  et  al.  1990. The Tragedy  of  the Commons: Twenty‐two Years Later. Human 
Ecology 18 (1):1‐19. 

Feit, H. A. 1998. Reflections on local knowledge and institutionalized resource 
management: Differences, dominance and decentralization. In Dorais, L.‐J. and M. 
Nagy, L. Müller‐Wille (eds.) 1998. Aboriginal Environmental Knowledge in the North. 
Québec: GÉTIC, Université Laval. 

Ferguson, M.A.D. 2002. Utilizing indigenous knowledge in environmental research and 
assessment.  Terra  Borealis  No.  2.:  15‐18.  Labrador:  Institute  for  Environmental 
Monitoring and Research. 

Ferguson, M.A.D.  2001.  Utilizing  Indigenous  Knowledge  in  Environmental  Research 
and Assessment,  In  Baker, M.  and G.  Belliveau  (eds.)  Effects  of Noise  on Wildlife 
Conference. Conference Proceedings, Happy Valley‐Goose Bay, Labrador, August 22‐
23, 2000, Institute for Environmental Monitoring and Research, Terra Borealis 2: 15‐18. 

Ferguson, M.A.D., R.G. Williamson and F. Messier. 1998. Inuit Knowledge of Long‐term 
Changes in a Population of Arctic Tundra Caribou. Arctic 51 (3):201‐219. 

Fienup‐Riordan,  A.  1990.  Eskimo  Essays:  Yupʹik  Lives  and  How  We  See  Them.  New 
Brunswick, N.J.: Rutgers University Press. 

Fienup‐Riordan, A.  1999. Yaqulet Qaillun Pilartat  (What  the Birds Do): Yupʹik Eskimo 
Understanding of Geese and Those Who Study Them. Arctic 52 (1):1‐22. 

Finnie, R.S. 1985. Guy Houghton Blanchet. Arctic 38 (4):342‐343. 
Folke, C., F. Berkes and J. Colding 1998. Ecological practices and social mechanisms for 
building  resilience and  sustainability.  In Berkes, F. and C. Folke  (eds.) Linking Social 
and  Ecological  Systems:  Management  Practices  and  Social  Mechanisms  for  Building 
Resilience. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 414‐436. 

Fondahl,  G.A.  1997.  Environmental  Degradation  and  Indigenous  Land  Claims  in 
Russia’s  North.  In  Smith,  E.A.  and McCarter,  J.,  (eds.)  Contested  Arctic:  Indigenous 
Peoples,  Industrial  States,  and  the  Circumpolar  Environment.  Seattle  and  London: 
University of Washington Press. pp. 68‐87. 

Freeman, M.M.R. 1992. The Nature and Utility of Traditional Ecological Knowledge.  
20(1): 9‐12. Northern Perspectives 20 (1):9‐12. 

Freeman, M.M.R.  1985. Appeal  to Tradition: Different Perspectives  on Arctic Wildlife 
Management.  In  J.  Brøsted  et  al.  (eds.)  Native  Power:  The  Quest  for  Autonomy  and 
Nationhood of Indigenous Peoples, Bergen, Norway: Universitetsforlaget, pp. 265‐281. 

 237 



 

Freeman,  M.M.R.  and  L.N.  Carbyn  (eds.)  1988.  Traditional  Knowledge  and  Renewable 
Resource Management  in Northern Regions. Edmonton, Alberta:  IUCN Commission on 
Ecology and the Boreal Institute for Northern Studies. 

Fumoleau OMI, R. 1975. As Long as This Land Shall Last: A History of Treaty 8 and Treaty 
11, 1870‐1939. Toronto: McClelland and Stewart Ltd. 

Gadgil, M. et al. 1993. Indigenous Knowledge for Biodiversity Conservation. Ambio 22 (2‐
3):151‐156. 

Gamble, D.J. 1986. Crushing of cultures: western applied science  in northern societies. 
Arctic 39(1):20‐23. 

Geertz, C. 1983. The interpretation of cultures. New York: Basic Books. 
Gillespie,  B.C.  1976.  Changes  in  Territory  and  Technology  of  the  Chipewyan.  Arctic 
Anthropology 13 (1):6‐11. 

Glacken, C.J. 1967. Traces on the Rhodian Shore: Nature and Culture in Western Thought from 
Ancient Times  to  the End  of  the Eighteenth Century. Berkeley: University  of California 
Press. 

Goodland, R.J.A., H. Daly and S. El Serafy (eds.) 1992. Population, technology and lifestyle: 
the transition to sustainability. Washington, D.C.: Island Press. 

Gordon,  B.C.  1996.  People  of  Sunlight  People  of  Starlight:  Barrenland  Archaeology  in  the 
Northwest Territories of Canada, Mercury Series, Paper 154. Hull, Québec: Archaeological 
Survey of Canada, Canadian Museum of Civilization. 

Govier, T. 1997. Social Trust and Human Communities. Montréal, Québec: McGill‐Queenʹs 
University Press. 

Gould, P. and R. White. 1986. Mental Maps. 2nd ed. Boston: Allen & Unwin. 
Goulet,  J.‐G.  A.  1998.  Ways  of  Knowing:  Experience,  Knowledge,  and  Power  among  the 
DeneTha. Vancouver: UBC Press. 

Gunderson,  L.H.  2003.  Adaptive  dancing:  interactions  between  social  resilience  and 
ecological  crises.  In  F.  Berkes,  Colding,  J.  and  Folke,  C.  (eds.)  Navigating  Social‐
Ecological Systems: Building Resilience for Complexity and Change, Cambridge: Cambridge 
University Press, pp. 33‐52. 

Gunderson,  L.H.,  C.S.  Holling  and  S.S.  Light  (eds.)  1995.  Barriers  and  Bridges  to  the 
Renewal of Ecosystems and Institutions. New York: Columbia University Press. 

Gunderson, L. H. and C. S. Holling (eds.) 2002. Panarchy: Understanding Transformations 
in Human and Natural Systems, Washington, D.C.: Island Press.  

Gunn,  A.  2001.  Presentation  to  the  November  2001  meeting  of  the  Beverly  and 
Qamanirjuaq Caribou Management Board, Yellowknife, Northwest Territories. 

Gunn, A.  and G. Arlooktoo, D. Kaomayok.  1988.  The Contribution  of  the  Ecological 
Knowledge  of  Inuit  to Wildlife Management  in  the NWT.  In  Freeman, M.M.R.  and 
L.N.  Carbyn  (eds.)  Traditional  Knowledge  and  Renewable  Resource  Management  in 
Northern Regions., Edmonton, Alberta:  IUCN Commission on Ecology and  the Boreal 
Institute for Northern Studies, pp. 22‐30. 

Hamilton, A. 1982. The Unity of Hunting‐Gathering Societies: Reflections on Economic 
Forms  and  Resource Management.  In N. M. Williams, N.M.  and Hunn,  E.S.  (eds.) 

 238 



 

Resource Managers: North American and Australian Hunter‐Gatherers, Washington, D.C.: 
American Association for the Advancement of Science, pp. 229‐247. 

Hanson,  A.J.  1998.  Sustainable  development  and  the  oceans.  Oceans  and  Coastal 
Management 39:167‐177. 

Hardin, G. 1998. Extensions of ʺThe Tragedy of the Commons.ʺ Science 280. 
Harries‐Jones, P. 1995. A Recursive Vision: Ecological Understanding  and Gregory Bateson. 
Toronto: University of Toronto Press. 

Hearne, S. 1809. A Journey From Fort Prince of Wales to the Northern Ocean for the Discovery 
of Copper Mines and a North‐West Passage, performed between the Years 1769 and 1772. Vol. 
XXIV,  Collection  of  Voyages  and  Travels,  from  the  Discovery  of  America  to  the 
Commencement  of  the  Nineteenth  Century  in  Twenty‐Eight  Volumes.  London:  Richard 
Phillips. 

Helm,  J.  2000. The People  of Denendeh: Ethnohistory  of  the  Indians  of Canadaʹs Northwest 
Territories. Montréal and Kingston: McGill‐Queenʹs University Press. 

Holling,  C.S.  1998.  Two  Cultures  of  Ecology.  Conservation  Ecology.  [online]  2(2):4, 
http://www.consecol. org/vol2/iss2/art4 

Holmes,  L.  2000.  Eldersʹ  Knowledge  and  the  Ancestry  of  Experience  in  Hawaiʹi. 
unpublished  Ph.D.  Thesis,  Department  of  Anthropology,  University  of  Toronto, 
Toronto. 

Howard, A. and F. Widdowson. 1996. Traditional Knowledge Threatens Environmental 
Assessment. Policy Options:34‐36. 

Howett, C.M. 1997. Where  the One‐Eyed Man  is King: The Tyranny of  the Visual and 
Formalist  Values  in  Evaluating  Landscapes.  In  Groth,  P.  and  T.W.  Bressi  (eds.) 
Understanding Ordinary Landscapes, New Haven: Yale University Press, pp. 85‐98. 

Inglis,  J.T.,  (ed.)  1993.  Traditional  Ecological  Knowledge:  Concepts  and  Cases.  Ottawa: 
International Development Research Centre. 

Ingstad, H.  1992. The  Land  of  Feast  and  Famine. Montreal & Kingston: McGill‐Queenʹs 
University Press. 

Irimoto, T.  1981. Chipewyan Ecology: Group  Structure  and Caribou Hunting  System, 
Senri Ethnological Studies #8. Osaka: National Museum of Ethnology. 

Johannes, R.E.,  ed.  1989. Traditional Ecological Knowledge: A Collection  of Essays:  IUCN, 
The World Conservation Union. 

Johnson, M. (ed.) 1992. Lore: Capturing Traditional Environmental Knowledge. Ottawa: Dene 
Cultural Institute, International Development Research Centre. 

Johnston, R.J., D. Gregory and D.M. Smith (ed.) 1986. The Dictionary of Human Geography. 
2nd edition Oxford: Basil Blackwell Ltd. 

Kates, R.W., W.C. Clark, R. Corell et al. 2001. Sustainability Science. Science 292:641. 
Kearney, J. 1984. The Transformation of the Bay of Fundy Herring Fisheries, 1976‐1978: 
An Experiment  in  Fishermen‐Government Co‐Management.  In Lamson, C.  and A.J. 
Hanson (eds.) Atlantic Fisheries and Coastal Communities: Fisheries Decision‐Making Case 
Studies. Halifax: Dalhousie Ocean Studies Programme, pp. 165‐203. 

Keith, R.F., A. Kerr and R. Vles 1981. Mining in the North. Northern Perspectives 23(3‐4): 
1‐12. 

 239 



 

Keller, Evelyn Fox 1983. A Feeling  for  the Organism – The Life and Work of Barbara 
McClintock. New York: W.H. Freeman and Company.  

Kelsall,  J.P.  1963.  Barren‐Ground  Caribou  and  their Management.  Canadian  Audubon 
Magazine. 

Kelsall, J.P. 1968. The Migratory Barren‐Ground Caribou of Canada. Ottawa: Department of 
Indian and Northern Affairs. 

Kendrick,  A.  1994.  Community  Perspectives,  Caribou  User  Participation  and  the  Beverly‐
Qamanirjuaq  Caribou  Management  Board  in  Northcentral  Canada.  unpublished  M.A. 
thesis, Montréal: Department of Geography, McGill University. 

Kendrick,  A.  2000.  Community  Perceptions  of  the  Beverly‐Qamanirjuaq  Caribou 
Management Board. The Canadian Journal of Native Studies 20 (1):1‐33. 

Kendrick, A. 2003. Caribou co‐management in northern Canada: fostering multiple ways 
of knowing.  In Berkes, F.,  J. Colding  and C. Folke.  (eds.) Navigating Social‐Ecological 
Systems:  Building  Resilience  for  Complexity  and  Change.  Cambridge, U.K.:  Cambridge 
University Press, pp. 241‐267. 

Klein,  D.R.,  L.  Moorehead,  J.  Kruse,  and  S.R.  Braund.  1999.  Contrasts  in  use  and 
perceptions of biological data for caribou management. The Wildlife Society Bulletin 27 
(2):488‐498. 

Knudsen,  A.  1995.  Living  with  the  Commons:  Local  Institutions  for  Natural  Resource 
Management. Bergen: Chr. Michelsen Institute. 

Kofinas, G.P. 1998. The Costs of Power Sharing: Communities in Porcupine Caribou Herd Co‐
management. Unpublished Ph.D. Thesis, Vancouver: University of British Columbia. 

Kofinas, G.P., G. Osherenko, D. Klein and B. Forbes. 2000. Research planning in the face 
of change: the human role in reindeer/ caribou systems. Polar Record 19 (1):3‐21. 

Kruse, J., D. Klein, S. Braund, L. Moorehead and B. Simeone. 1998. Co‐Management of 
Natural  Resources:  A  Comparison  of  Two  Caribou  Management  Systems.  Human 
Organization 57 (4):447‐458. 

Kuhn, R.G. and F. Duerden. 1996. A Review of Traditional Environmental Knowledge: 
An Interdisciplinary Canadian Perspective. Culture 16 (1):71‐83. 

Larsen, K.  1998. Mining  and  the  environment  –  new  topic  added  to  northern  forum. 
Northern News Services, Dec. 7. 

Lauber, T.B., Knuth, B.A. and J.D. Deshler 2002. Educating Citizens About Controversial 
Issues: The Case of Suburban Goose Management. Society and Natural Resources. 15(7): 
581‐597. 

Livingston,  J.A.  1981.  The  Fallacy  of  Wildlife  Conservation.  Toronto:  McClelland  and 
Stewart Ltd. 

Longino, H.E. 1990. Science as Social Knowledge ‐ Values and Objectivity in Scientific Inquiry. 
Princeton, New Jersey: Princeton University Press. 

Lubchenco, J. 1998. Entering the Century of the Environment: A New Social Contract for 
Science. Science 279:491. 

Ludwig, D. 2001. The Era of Management is Over. Ecosystems 4: 758‐764. 

 240 



 

Łútsël K’é Dëne First Nation 2001. Traditional ecological knowledge  in  the Kaché Tué 
study region – Final Report, Yellowknife, Northwest Territories: West Kitikmeot Slave 
Study Society. 

Mackenzie Scott, G. 1998. A Historical Look: Mining and Caribou. Working Paper  for  the 
Dogrib Treaty 11 Council. 

Mackinnon, C.S. 1983. A History of the Thelon Game Sanctuary. Muskox 32:44‐61. 
Mailhot,  J.  1993.  Traditional  Ecological  Knowledge  ‐  The  Diversity  of  Knowledge 
Systems  and  Their  Study.  Background  Paper  #4.:  Great  Whale  Environmental 
Assessment. 

Makokis, R. and D. Buckley 1991. The Role of GIS in Integrated Resource Management 
for First Nations  Initiatives  in Alberta. Paper presented at GIS’91 Natural Resources 
Symposium, Vancouver, B.C., Canada, Feb. 1991. 

Mayr, E. 2000. Darwinʹs influence on modern thought. Scientific American 282 (1): 79‐83. 
McCay, B.J. 2000. Presidential address. Paper read at 8th Biennial International Association 
for the Study of Common Property Resources, 31 May ‐ 4 June, at Bloomington, Indiana. 

McCay, B.J. and J.M. Acheson, (eds.) 1987. The Question of the Commons ‐ the culture and 
ecology of communal resources. Tucson: University of Arizona Press. 

McCay, B.J. and S. Jentoft. 1998. Market or Community Failure? Critical Perspectives on 
Common Property Research. Human Organization 57 (1):21‐29. 

McNeely, J. 1997. Charting a Course. World Conservation (1‐2):18. 
Meppem,  T.  and  S.  Bourke.  1999. Different ways  of  knowing:  a  communicative  turn 
toward sustainability. Ecological Economics 30:389‐404. 

Meyers Almey, C. 1997. Caribou’s  fate  in doubt – Dene observers  find mine activity  is 
splitting herd migration. Northern News Services, Mar. 31. 

Miller, P. 1997. From Locke to Gaia: Environmental Ethics and Canadian Forest Policy. 
In Wellington, A. (ed.) Canadian Issues in Environmental Ethics. , pp. 50‐65. 

Miller, D.R. and  J.D. Robertson. 1967. Results of Tagging Caribou at Little Duck Lake, 
Manitoba. Journal of  Wildlife Management 31 (1):150‐159. 

Nadasdy, P. 1999. The Politics of TEK: Power and the ʺIntegrationʺ of Knowledge. Arctic 
Anthropology 36 (1‐2):1‐18. 

Nakashima, D.J. 1991. The Ecological Knowledge of Belcher Island Inuit: A traditional basis for 
contemporary wildlife co‐management. Ph.D. Thesis, McGill University, Montréal. 

National Round Table on the Environment and Economy. 1998. Sustainable Strategies for 
NTREE 1998: A Co‐management Guide. Ottawa: NTREE. 

North, D.C. 1990. Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Oakerson, R.J.  1992. Analyzing  the Commons: A Framework.  In Bromley, D.W.,  (ed.) 
1992. Making  the Commons Work: Theory, Practice,  and Policy. California:  International 
Center for Self‐Governance, pp. 41‐59. 

Olive, C.  and D. Carruthers.  1998. Putting TEK  into Action: Mapping  the Transition. 
Paper  read  at  Bridging  Traditional  Ecological  Knowledge  and  Ecosystem  Science,  13‐15 
August, 1998, at School of Forestry, College of Ecosystem Science and Management, 
Northern Arizona University, Flagstaff, Arizona. 

 241 



 

Olson, M. 1992. Foreword.  In Sandler, T. Collective action: Theory and Applications. New 
York: Harvester‐Wheatsheaf, pp. i‐xvi. 

O’Reilly, K. 1996. Diamond Mining and the Demise of Environmental Assessment in the 
North. Northern Perspectives. 24(1‐4):. 

O’Reilly,  K.  1998a.  Staking  Our  Claim:  Reform  of  Northern  Mining  Law.  Northern 
Perspectives 25(3):1‐2. 

O’Reilly,  K.  1998b.  The  BHP  Independent  Environmental  Monitoring  Agency  as  a 
Management Tool. Prepared  for  the Labrador  Inuit Association, Submitted  to Voisey’s 
Bay  Environmental  Assessment  Panet.,  October  1998,  Yellowknife,  NT.:  Canadian 
Arctic Resources Committee. 

Osherenko,  G.  1988a.  Can  Comanagement  Save  Arctic  Wildlife?    30(6):6‐13,  29‐34. 
Environment 30 (6):6‐13, 29‐34. 

Osherenko, G. 1988b. Sharing Power with Native Users: Co‐Management Regimes for Arctic 
Wildlife. Ottawa: Canadian Arctic Resources Committee. 

Ostrom, E. 1990. Governing the Commons: the Evolution of Institutions for Collective Action. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Ostrom, E., R. Gardner,  and  J. Walker.  1994. Rules, Games  and Common‐Pool Resources. 
Ann Arbor: University of Michigan Press. 

Ostrom, E., T. Dietz, N. Dolšak, P.C. Stern, S. Stonich and E.U. Weber  (eds.) 2002. The 
Drama of the Commons. Washington, D.C.: National Academy Press. 

Parker,  G.R.  1972.  Distribution  of  barren‐ground  caribou  harvest  in  northcentral  Canada. 
Ottawa: Canadian Wildlife Service. 

Parlee,  B.,  Łútsël  K’é  Dene  Band  and  F.  Berkes  in  prep.  Dealing  with  Uncertainty: 
Dënesôłine Monitoring of Caribou Movements. 

Parson,  E.A.  and  W.C.  Clark.  1995.  Sustainable  Development  as  Social  Learning: 
Theoretical  Perspectives  and  Practical  Challenges  for  the  Design  of  a  Research 
Program. In L. H. Gunderson, Holling, C.S. and S.S. Light (eds.) Barriers and Bridges to 
the Renewal of Ecosystems and Institutions, New York, New York: Columbia University 
Press. 

Payne, H. and Nepinak, H. 1990. Wildlife Co‐Management. Paper presented at the “People 
and Land in Northern Manitoba” Conference, May 1990, Winnipeg, Manitoba. 

Pelly, D.F. 1996. Thelon: A River Sanctuary. Merrickville, Ontario: Canadian Recreational 
Canoeing Association. 

Persky,  S.  1998. Delgamuukw: The  Supreme Court  of Canada Decision  on Aboriginal Title. 
Vancouver: David Suzuki Foundation, Greystone Books, Douglas & McIntyre. 

Pickles,  J.,  (ed.)  1995.  Ground  Truth:  The  Social  Implications  of  Geographic  Information 
Systems. New York: The Guilford Press. 

Pinkerton,  E.,  (ed.)  1989.  Co‐operative  Management  of  Local  Fisheries.  Vancouver: 
University of British Columbia Press. 

Pike, W.M. 1917. The barren‐ground of northern Canada. New York, N.Y.: Dutton. 
Porsild, A.E. 1929. Reindeer Grazing  in Northwest Canada: Report of an  Investigation of 
Pastoral  Possibilities  in  the  Area  from  the  Alaska‐Yukon  Boundary  to  Coppermine  River. 
Ottawa: Department of the Interior: Northwest Territories and Yukon Branch. 

 242 



 

Pruitt, W.O. 1960. Behavior of the Barren‐Ground Caribou. Alaska: University of Alaska. 
Raffan,  J.  1992.  Frontier,  Homeland,  and  Sacred  Space:  A  Collaborative  Investigation  into 
Cross‐Cultural  Perceptions  of  Place  in  the  Thelon Game  Sanctuary, Northwest  Territories. 
Unpublished Ph.D. thesis, Kingston, Ontario: Queen’s University.  

R. v. Marshall (Marshall No. 1), [1999]. 3 S.C.R 456 
R. v. Marshall (Marshall No.2), [1999] 3 S.C.R. 533 
R. v. Sparrow, [1990]. 3 C.N.L.R/ 160 (S.C.C.). 
Reynolds, L.A. 1996. All That Glitters  is not Green: Environmental Responsibility and 
Canada’s Arctic Diamond Rush.  In Oakes,  J. and R. Riewe  (eds.)  Issues  in  the North. 
Vol. 1: 183‐198. 

Ridington,  R.  1982.  Technology, World  View,  and  Adaptive  Strategy  in  a  Northern 
Hunting Society. Can Rev Sociology & Anthro., 19(4): 469‐481. 

Ridington,  R.  1988.  Trail  to  Heaven:  Knowledge  and  Narrative  in  a  Northern  Native 
Community. Vancouver: Douglas & McIntyre. 

Ridington,  R.  1990.  Little  Bit  Know  Something:  Stories  in  a  Language  of  Anthropology. 
Vancouver: Douglas & McIntyre. 

Riseth, J.A. and A. Vatn 2000. A Perspective of the Sámi‐Norwegian Case of Co‐management 
in  the Reindeer  Industry  – Regional Failure  and Success  at  the End  of  the Old Millenium. 
Working  paper  presented  at  Circumpolar  Arctic  Environmental  Studies  Ph.D. 
Network Workshop, September 2001. 

Roberts, K. 1996. Circumpolar Aboriginal People and Co‐management Practice: Current Issues 
in  Co‐management  and  Environmental  Assessment.  Calgary,  Alberta:  Joint  Secretariat, 
Inuvialuit Renewable Resources Committee. 

Robinson,  J.  and  J.  Tinker.  1997.  Reconciling  Ecological,  Economic  and  Social 
Imperatives: A New Conceptual Framework. In Schrecker, T. (ed.) Surviving Globalism: 
The Social and Environmental Challenges, New York: St Martinʹs Press, pp. 71‐94. 

Rochon, T.  1993.  Saami  and Dene  concepts  of  nature. Umeå,  Sweden: Umeå universitet. 
Centrum för arktisk kulturforskning. 

Roots,  E.F.  1981.  The  Northern  Dilemma:  Comments  on  Realities  and  Conflicts  of 
Ecosystems, Economic Systems and Cultural Expression in the Northern Environment. 
In  Freeman,  M.M.R.  (ed.)  Proceedings:  First  International  Symposium  on  Renewable 
Resources and  the Economy of  the North. Ottawa: Association of Canadian Universities 
for Northern Studies and Canada Man and Biosphere Program, pp. 1‐11. 

Roots, E.F. 1998.  Inclusion of Different Knowledge Systems  in Research. Terra Borealis 
1:42‐49. 

Royal  Commission  to  Investigate  the  Possibilities  of  the  Reindeer  and  Musk‐ox 
Industries  in the Arctic and Sub‐Arctic Regions of Canada. 1922. Report of the Royal 
Commission to Investigate the Possibilities of the Reindeer and Musk‐ox Industries in 
the Arctic and Sub‐Arctic Regions of Canada. Ottawa: Department of the Interior. 

Royal Commission on Aboriginal Peoples 1996. Restructuring the Relationship, Volume 
2, Part 2, pp. 665‐774. 

Ryden, K.C. 1993. Mapping the Invisible Landscape: Folklore, Writing and the Sense of Place. 
Iowa City: University of Iowa Press. 

 243 



 

Scotter,  G.W.  1991.  The  Beverly  and  Kaminuriak  Caribou  Management  Board:  An 
Example of Co‐operative Management. Transcript from the 56th North American Wildlife 
and Natural Resources Conference. Washington, D.C.: Wildlife Management Institute. 

Seton, E. Thompson. 1911. The Arctic Prairies: A Canoe‐Journey of 2,000 Miles  in Search of 
the Caribou; Being the Account of a Voyage to the Region North of Aylmer Lake. New York: 
Charles Scribnerʹs Sons. 

Sharp,  H.S.  1979.  Chipewyan  Marriage.  National  Museum  of  Man  Mercury  Series, 
Canadian Ethnology Service Paper 58. Ottawa.  

Sharp, H.S. 1997. Non‐directional Time and  the Dene Life‐Cycle.  In Yamada, T. and T. 
Irimoto (eds.) Circumpolar Animism and Shamanism. Japan: Hokkaido University Press, 
pp. 93‐104. 

Sillitoe,  P.  1998.  The  development  of  indigenous  knowledge:  a  new  applied 
anthropology. Current Anthropology. 39(2): 223‐252. 

Simpson,  L.R.  1999.  The  Construction  of  Traditional  Ecological  Knowledge:  Issues, 
Implications and  Insights. unpublished Ph.D. Thesis, Department of Native Studies, 
University of Manitoba, Winnipeg. 

Slocombe, D.S.  1992. Toward  Sustainable Resource Management  in Canada. Canadian 
Society of Environmental Biologists Newsletter 49 (2):13‐18. 

Smith, D.M. 1997. World as Event: Aspects of Chipewyan Ontology. In Yamada, T. and 
T.  Irimoto  (eds.)  Circumpolar  Animism  and  Shamanism.,  Sapporo,  Japan:  Hokkaido 
University Press, pp. 67‐91. 

Smith, J.G.E. 1978. Economic Uncertainty in an ʺOriginal Affluent Societyʺ: Caribou and 
Caribou Eater Chipewyan Adaptive Strategies. Arctic Anthropology 15 (1):68‐88. 

Smith,  J.G. E. 1981.  ʺChipewyan,ʺ  In Helm,  J.  (ed.) Handbook of North American  Indians, 
Vol.6 (Subarctic), Washington: Smithsonian Institution, pp. 271‐284. 

Smith,  J.G.E.  and  Burch  Jr.,  E.S.  1979.  Chipewyan  and  Inuit  in  the  central  Canadian 
subarctic, 1613 – 1977. Arctic Anthropology 16:76‐101.  

Spak, S. 2001. Canadian Resource Co‐Management Boards and their Relationship to Indigenous 
Knowledge:  Two  Case  Studies.  unpublished  Ph.D.  thesis,  Toronto:  Department  of 
Anthropology, University of Toronto. 

Speiss,  A.E.  1979.  Reindeer  and  Caribou  Hunters  ‐  an  archaeological  study.  New  York: 
Academic Press. 

Spink, J. 1969. Historic Eskimo Awareness of Past Changes  in Sea Level. The Musk‐Ox, 
No. 5: 37‐50. 

Stairs,  A.  and  G.  Wenzel.  1992.  ʺI  am  I  and  the  Environmentʺ:  Inuit  Hunting, 
Community, and Identity. Journal of Indigenous Studies 3 (1):1‐12. 

Stein, G. 1946. untitled essay. 
Stevenson,  M.G.  1996.  Indigenous  knowledge  in  environmental  assessment.  Arctic 
49(3):278‐291. 

Thomas, D.C. and J. Schaefer. 1991. Wildlife Co‐management Defined: The Beverly and 
Kaminuriak Caribou Management Board. Rangifer (Special Issue No. 7): 73‐89. 

Thorpe, N. L. 2000. Contributions of Inuit Ecological Knowledge to Understanding the Impacts 
of  Climate  Change  on  the  Bathurst  Caribou  Herd  in  the  Kitikmeot  Region,  Nunavut. 

 244 



 

Unpublished Thesis Research Project Report. Vancouver, B.C.:  School  of Resource 
and Environmental Management, Simon Fraser. 

Thorpe, N. and Kadlun, M. 2000. Tuktu and Nogak Project ‐ Inuit Knowledge about Wildlife 
in  Bathurst  Inlet:  Focus  on  Caribou  and  Calving  Areas  ‐  1999/2000  Final  Report, 
Yellowknife, Northwest Territories: West Kitikmeot Slave Study Society. 

Tobias,  T.N.  2000.  Chief  Kerryʹs Moose:  a  guidebook  to  land  use  and  occupancy mapping, 
research design and data collection. Vancouver: Union of B.C. Indian Chiefs and Ecotrust 
Canada. 

Tuan,  Y.‐F.  1977.  Space  and  Place:  The  Perspective  of  Experience.  St.  Paul,  Minnesota: 
University of Minnesota Press. 

Tuan, Y.‐F. 1979. Thought and Landscape: The Eye and the Mindʹs Eye. In Meinig, D.W. 
(ed.) The Interpretation of Landscape: A Cultural Geography. New York: Greenwood Press, 
89‐102. 

UNEP 2001. C. Nellemann, L. Kullerud, I. Vistnes, B.C. Forbes, E. Husby, G. P. Kofinas, 
B.P. Kaltenborn, J. Rouaud, M. Magomedova, R. Bobiwash, C. Lambrechts, P.J. Schei, 
S. Tveitdal, O. GrØn and T.S. Larsen. GLOBIO. Global Methodology for mapping human 
impacts on the biosphere. UNEP/DEWA/TR.01‐3. 

Usher,  P.J.  1986.  The  Devolution  of  Wildlife  Management  and  the  Prospects  for  Wildlife 
Conservation  in  the  Northwest  Territories.  Ottawa:  Canadian  Arctic  Resources 
Committee. 

Usher, P.J. 1993. The Beverly‐Kaminuriak Caribou Management Board: An Experience in 
Co‐Management.  In  Inglis,  J.T.  (ed.)  Traditional  Ecological  Knowledge:  Concepts  and 
Cases., Ottawa: International Development Research Centre. 

Usher, P.J. 1995. Co‐management of Natural Resources: Some Aspects of  the Canadian 
Experience.  In  Peterson,  D.L.  and  Johnson,  D.R.  (eds.)  Human  Ecology  and  Climate 
Change: People and Resources in the Far North. Washington: Taylor and Francis, pp. 197‐
206. 

Usher, P.J. 2000. Caribou Crisis or Administrative Crisis?: Wildlife and Aboriginal Policies on 
the Barren Grounds of Canada, 1947‐1960. Paper read at 12th Inuit Studies Conference, 26 
August 2000, at Aberdeen, Scotland. 

Vaughan, H. 2000. Keynote address at the Sixth National Science Meeting of the Ecological 
Monitoring and Assessment Network, January 18‐22, 2000, Toronto, Canada. 

Wakelyn, L. 1999a. The Beverly Caribou Herd – Continental Wilderness Travelers. online at: 
http://www/arctic‐caribou.com/bcs.pdf

Wakelyn,  L.  1999b.  The  Qamanirjuaq  Caribou  Herd  –  An  Arctic  Enigma.  online  at: 
http://www/arctic‐caribou.com/qcs.pdf

Walker, D.A., Webber, P.J., Everett, E.F., Lederer, N.D., Nordstrand, E.A., and Walker, 
M.D. 1987. Cumulative  impacts of oil  fields on northern Alaskan  landscapes. Science 
238:757‐761. 

Wallerstein,  I.  1997.  The  End  of  Certainties  in  the  Social  Sciences.  Paper  read  at 
Conceptos en Ciencias y Humanidades, Oct. 16, 1998, at Mexico City. 

Walters, C.J. 1986. Adaptive Management of Renewable Resources. New York: Macmillan. 

 245 

http://www/arctic-caribou.com/qcs.pdf
http://www/arctic-caribou.com/qcs.pdf


 

Wavey, R.  1993.  International Workshop  on  Indigenous Knowledge  and Community‐
based  Resource  Management:  Keynote  Address.  In  Inglis,  J.T.  (ed.)  Traditional 
Ecological Knowledge: Concepts and Cases. Ottawa: International Development  Research 
Centre, pp. 11‐16. 

Weinstein, M.  1998.  Sharing  Information  or Captured Heritage: Access  to  community 
geographic  knowledge  and  the  stateʹs  responsibility  to  protect  aboriginal  rights  in 
British Columbia. Paper read at Crossing Boundaries: 7th Conference of  the  International 
Association for the Study of Common Property, 9‐14 June 1998, at Vancouver, B.C. 

Wenzel, G.W.  1999.  Traditional  Ecological Knowledge  and  Inuit:  Reflections  on  TEK 
Research and Ethics. Arctic 52 (2):113‐124. 

Whaèhdôö Nàowoò Ko  (Dogrib Treaty 11 Council) 2001. Dogrib Traditional Knowledge: 
Relationship  between Caribou Migration  Patterns  and  the  State  of Caribou Habitat–  Final 
Report. Yellowknife, Northwest Territories: West Kitikmeot Slave Study Society. 

White, N.  and B. Meehan.  1993. Traditional  ecological knowledge: A  lens on  time.  In 
Williams,  N.M.  and  G.  Baines  (eds.)  Traditional  Ecological  Knowledge:  Wisdom  for 
Sustainable Development, Centre  for Resource  and Environmental  Studies, Australian 
National University, pp. 31‐39. 

Wismer,  S.  1996.  The  Nasty  Game  –  How  Environmental  Assessment  is  Failing 
Aboriginal Communities in Canada’s North. Alternatives. 22(4):10‐17. 

Wolfe,  J., C. Bechard, P. Cizek and D. Cole. 1992.  Indigenous and Western Knowledge 
and Resources Management System. Guelph: University School of Rural Planning and 
Development, University of Guelph. 

Worster, D.  1994. Natureʹs  Economy: A History  of  Ecological  Ideas.  2nd  ed. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

World  Commission  on  Environment  and  Development  1987.  Our  Common  Future. 
Oxford: Oxford University Press. 

Wotton, B.M. and Flannigan, M.D. 1993. Length of the fire season in a changing climate. 
Forestry  Chronicle 69:187‐192.  

Wright, W. 1992. Wild Knowledge, Science, Language and Social Life in a Fragile Environment. 
Minneapolis: University of Minneapolis Press. 

 

 246 



 

Appendix 1 
 

Research Agreement 
Information Management Project 

 
This Research Agreement, hereinafter known as the “Lutsel K’e Research Agreement (Interim-
001)” is made this 19th day of October, 2000. 
 

BETWEEN 
 
The Lutsel K’e Dene Band which is directing the Information Management Project, 
hereinafter referred to as the: 
 

The Band 
OF THE FIRST PART 

 
AND 

 

Anne Kendrick 
OF THE SECOND PART 

 
Hereinafter, referred to as the “Researcher.” 

 
 

Whereas the Band and the Researcher agree to undertake a research project 
concerning Information Management. 
 
THIS AGREEMENT NOW WITNESSES, THEREFORE, that the parties agree as 
follows: 
 
General Terms and Conditions: 
 
1. The purpose of this research project, as discussed and understood by the Band is to 
develop an information management system and the Researcher will address three 
research questions in conjunction with her work with the information management 
project: 
 
a) How can cross-cultural differences be negotiated toward future co-management of 

the Bathurst caribou herd?  
 
• Understanding these differences is crucial for co-management, and the researcher’s 
work will follow up on the major cross-cultural differences revealed by a Man and 
Biosphere comparative study of the management of the Western Arctic and Beverly-
Qamanirjuaq caribou herds. 
 
b) How can community-based caribou monitoring  be implemented? 

247 



 

 
• The researcher will help with the coordination of proposed caribou community-based 
monitoring work in Lutsel K’e, both for the monitoring of the Bathurst caribou herd and 
the monitoring pilot project proposed by the Beverly-Qamanirjuaq caribou management 
board. 
 
c) What are the mechanisms that create links between western scientific knowledge 

and traditional ecological knowledge and how can they be more widely applied 
towards co-management? 

 
• An analysis of questions about the linking of ‘scientific’ knowledge and traditional 
knowledge will be completed. A needs assessment of the Lutsel K’e information 
management system will help explore these issues.  
 
2. The scope of this research project, as discussed with and understood by the Band is 
the community of Lutsel K'e and the community’s concerns and priorities for the 
dissemination and sharing of local knowledge. 
 
3. Methods to be used, as agreed by the Researcher and Band, are: 

a) interviews, discussion groups, workshops, and related activities to gather 
community input and; 

b) on-going public meetings, workshops, displays and related activities to 
communicate information from the research project. 

4. Community training and participation, as agreed, is to include, 
a) Two Community Researchers (Trainees) hired from the community of Lutsel 

K’e and trained by the Researcher. 
b) Broad community participation will be sought throughout the research 

process to ensure that the information management system is useful and 
appropriate for the community. 

 
5. Information collected is to be shared, distributed and stored in these agreed ways. 
 SHARING AND DISTRIBUTION: 

a) Information gathered for the purpose of developing the information management 
system will be available to the public through the discretion of the Lutsel K’e Band.  

b) The researcher will be available to answer any questions regarding the 
information collected, or to assist the community should they decide to use this 
information for purposes beyond the project. 

c) While the researcher is resident in Lutsel K’e periodic reports will be written and 
presented to the Wildlife, Lands and Environment Committee and the Band 
Council when the Committee and the Council meet. 

d) Information collected will only be distributed after the researcher has verified the 
information and received approval of the Band. 
STORAGE: 

e) Information will be stored in Band Office files and will be kept confidential unless 
written consent is obtained from the Band. 

 
6. Informed consent of individual participants or communities is to be obtained in these 

agreed ways. 
a) Consent for information gathered and recorded will be obtained through a written 

form letter in the language preferred by the individual participant.  

248 



 

b) A copy of the consent form will be left with the participant, along with the address 
of the researcher, should the participants wish additional information. 

c) Formal community consent and approval of all aspects of the research project will 
be sought through the Band. 

 
7. The names of participants and the community are to be protected in these agreed 

ways. 
a) Where written consent is given: 
The researcher will ensure that all participants and the community are acknowledged 
by name in all material or public statements generated from the information collected. 
b) Where written consent is NOT given: 
The Researcher will ensure that any material or public statements generated from the 
information collected from the participants does not contain statements or quotes that 
are attributable to individual participants and that names of participants and/or the 
community do not appear on the material. 
 

8. Project progress will be communicated to the community in these agreed ways. 
a) The researcher will provide reports to the Wildlife, Lands and Environment 

Committee and the Band Council as the research progresses.  
b) The researcher will present regular updates of the Research Project at Public 

Meetings. 
c) Final results of the Research Project will be presented in a Public Meeting. 

 
9. Communication regarding the project with all other parties (including funding 

agencies) outside of the named Band and the Researcher will be handled in these 
agreed ways. 
a) All Research Reports, including the Final Report, will be approved by the Band 

before being distributed to other parties. 
b) The Researcher will fully acknowledge the community/ participants involved in the 

research project (depending on the level of protection and acknowledgement 
agreed to in parts 7 and 12). 

 
10. The “Researcher” and the “Band” will cooperate to analyze the information collected 

in these                 agreed ways. 
a) The Community Researchers (Trainees) will be trained by the Researcher to 

assist in the creation of a community-based information management system. 
b) The Researcher will integrate the community in the analysis by facilitating small 

group discussion in each phase of the research. 
c) The Researcher will facilitate a large Community Workshop to present and verify 

the analysis done in small groups during each phase of the research. 
 
11. The results of the Research Project will not be released until verified in these agreed 

ways: 
a) The Researcher presents the information at a public meeting to include 

participants in the project and the information is discussed and verified. 
b) The “Band” gives written approval of the documents. 

 
12. Notwithstanding part 7, contributions of people to research projects must be fully 

acknowledged in all reports and public statements in these agreed ways: 
a) Where Written Consent is given:  

249 



 

The researcher will ensure that the names of all participants appears on all 
material generated from the information collected during the research project. 

b) Where Written Consent is NOT given: 
The Researcher will ensure that the names of all participants are kept confidential. 
 

13. In the event that the Band has reason to believe that the terms and conditions of this 
Agreement are not being met by the Researcher, the Band may terminate this 
Agreement and the research project upon giving such period of notice as the Band 
deems appropriate. 

 
14. In the event this Agreement and the research project is terminated in accordance 

with part 13 or part 21, the Researcher shall return all originals and copies of raw 
data, including video, audio, and written materials collected or prepared for the 
purposes of the research project, to the community. 

 
15. The Researcher has acquired funding and other forms of support for her research 

from: 
a) The Walter & Duncan Gordon Foundation 
b) University of Manitoba Doctoral Fellowship 
c) Canadian Northern Studies Trust Award 
d) Clarence Bogardus Memorial Scholarship 
e) Northern Studies Training Program Grant 
f) University of Manitoba Student Union Award 

 
16. The Funding Agency has imposed the following criteria, disclosures, limitations and  

reporting responsibilities on the Researcher. 
  

a) Six month and final (one year) reports must be presented to the Walter & Duncan 
Gordon Foundation. 

 b) The research must meet the requirements of the University of Manitoba’s Ethics 
Review Process for the conduct of research involving human subjects and the 
Aurora Research Institute’s licensing process. 

c) The Canadian Northern Studies Trust requires a brief report and bibliography 
outlining the progress of the project.  

 
17. The Researcher wishes to use this research for benefit in producing unpublished 

and/or published articles and/or reports and/or lectures and/or interviews and will 
seek consent for such benefits from the Band in the following ways: 

a) A written draft of published and unpublished material will be sent to the Band for 
revision and approval. 

b) Approval will be sought from the Band before the research is presented in 
interviews or lectures. 

c) A copy of any unpublished/ published material will be sent to the Band for their 
approval. 

 
18. Benefits likely to be gained by the community through the research project are: 

a) A Community Based Information Management System. 
b) Financial contribution toward a Community Researcher (Trainee) position ($12 

000). 

250 



 

c) The Researcher’s coordination of information and database work / resource 
person for the Wildlife, Lands and Environment Committee (3 months @ 40 
hours/week and 6 months @ 24 hours/week). 

 
19. The Band undertakes to: 

a) participate in and support the project (workshop discussions, feedback on the 
project and the information gathered). 

b) approve final reports for distribution outside the community. 
c) continue to support the Community Researcher (Trainee) in gathering information 

according to the terms and conditions set in the Research Agreement.  
d) support the project according to the Terms and Conditions set out in this 

Agreement. 
 

20. The Researcher undertakes to: 
a) proceed with research according to the goals and the objectives set out in this 

agreement. 
b) work under the direction of the Lutsel K’e Band through the Wildlife, Lands and 

Environment Committee and the Band Council. 
c)   act as a resource person to answer questions related to the theme of the research 

topics. 
 

21. The Researcher agrees to stop the Research Project under the following conditions: 
a) by consensus decision of the Band. 
b) if the Researcher is not able to adhere to the terms and conditions of this 

Agreement. 
c) If the Band terminates the research pursuant to part 13. 

 
Chief Felix Lockhart 
 
 
 
Signed:    Date:   Witness: 
 
 
Community-Based Information Management Research Advisor – Anne Kendrick 
 
 
 
Signed:    Date:   Witness:

251 



 

Appendix 2 
 

Letter of Support for Research Project from  
Chief Felix Lockhart of the Łútsël K’é Dene First Nation 

 

 
 

252 



 

Appendix 3 
 

Notification of Research Licence issued by  
Aurora Research Institute 

 
 

 

 253 



 

Appendix 4 
 

Research Approval Certificate from  
University of Manitoba’s  

Joint‐Faculty Research Ethics Board 
 

 

 254 



 

Appendix 5 
 

Sources of Evidence 
 

Respecting the Community’s Research Burden 
Łútsël K’é community researchers have carried out an impressive amount of work in 

the  last few years. I considered  it very  important to become as familiar as I could with 

the  results  of  the  traditional  knowledge,  land  use  and  community  health monitoring 

studies already carried out in the community. It is important not to become a part of a 

process where community members start to feel “interviewed to death.” The community 

has  worked  very  hard  to  establish  a  Research  Office  (the  Wildlife  Lands  and 

Environment  Committee’s  research  arm)  and  it  would  only  have  undermined  their 

work, if my interviews or workshops led people to ask whether the Research Office was 

listening to their responses to earlier studies.  

The time I spent working on the WLEC’s information database and the hours I spent 

in the WLEC office were invaluable. Learning about the history of the people currently 

living in Łútsël K’é (some elders were brought up on the barrenlands, while others grew 

up  south of  the  treeline),  the variation  in  the Chipewyan  literacy  skills of  community 

members  (for  instance, a young person  in his 20s may have greater Chipewyan  skills 

than  a woman  in  her  40s  and  vice  versa)  and  other  complexities  of  the  community, 

probably made me a much better listener than I might have been if I had not spent many 

months in the community.  The opportunity to participate in the community’s research 

work not only allowed me to become familiar with the overall community, but to visit 

and to chat with individual community members in a comfortable manner that I could 

not have achieved easily with early door‐to‐door visits.  

Łútsël K’é insists that outside researchers make a commitment to carry out work that 

leads  to  tangible  benefits  for  the  community. The  chance  to  aid  in  the  creation  of  an 

information management database and to support the training of two young community 

researchers has been a  tremendous boon  to my  learning as well.  I was able  to  reach a 

stage where  I could design workshops and  interviews  that  fit within  the needs of  the 

255 



 

community’s current research.  I hope my  interview process benefited from knowledge 

of the results of interviews and workshops previously carried out in the community, as 

well as a  familiarity with  the  interview and workshop  formats  that have been used  in 

the community over the last few years. 

 
The community‐based efforts of the project included the following activities: 
 
1) Aiding Łútsël K’é in its efforts to document Dëne rules of environmental behaviour 

(resource management), namely toward caribou: What kind of behaviour (respect) 
does the community expect from hunters and researchers interacting with caribou in 
the Łútsël K’é  traditional territory?  

 
2) Looking at the differences between mainstream science and Dënesoline traditional 

knowledge understandings of caribou herd dynamics, especially herd range overlap. I 
looked specifically at the kinds of knowledge of caribou movements and behaviour 
that the community thinks it is important to document in order to address land use 
planning and community‐based caribou monitoring. 

 
3) Participating in the Łútsël K’é  information management project in order to look at how 

the community is linking traditional knowledge with mainstream science in order to 
respond to land use permit applications and environmental impact studies of the 
mining developments in the community’s traditional territory. The thoughts of 
community‐based researchers on the advantages and disadvantages of documenting 
TEK and sharing it with peoples outside the community were recorded. 

 
4) In addition, I provided on‐going technical support of the Łútsël K’é Information 

Management Project for a number of months. 
 
(A) Participant Observation in the Łútsël K’é  Wildlife, Lands and Environment Office
 
I worked in the Łútsël K’é Wildlife, Lands and Environment Office with youth at the 
request of the WLEC and Elders for 6 months at 40 hours/ week and a further 6 months 
at 30 hours/ week. 
 
During this time I learned about: 
∙ community documentation of local knowledge 
∙ the relationship between technology and knowledge 
∙ concepts of community monitoring and community‐defined constructs of TK 
 
(B) Attendance of Community Meetings: more than 60 WLEC meetings, Elders 

meetings, Public meetings over a 12 month period 

256 



 

 
During this period I gained a sense of: 
∙ how a community imparts and requests information about resource management 
issues 
 
(C) Attendance of Co‐Management Board Meetings/ Caribou and Ecological Monitoring 

Conferences 
 
   

Conference and Meeting Attendance 
Bathurst Caribou Management Board Planning Meetings, NT. 
Beverly‐Qamanirjuaq Caribou Management Meetings, Winnipeg, Yellowknife 
10th Arctic Ungulate Conference, Tromso, Norway 
Minary Meeting: Circumpolar Rangifer monitoring planning session, New Hampshire, 
US. 
Ecological Monitoring and Assessment Meeting – focus on community methods 
Rangifer Workshop: CAES network PhD course 
Arctic Science 2000 ‐ Crossing Borders: Science and Community, Whitehorse, Yukon, 
Canada, Sept 21‐24 2000 
Cumulative Effects Assessment and Monitoring Workshops, Yellowknife, NT. 
   
(D) Individual Interviews and Workshops in Łútsël K’é  

 
Individual interviews ‐ themes  description 

Traditional Knowledge Documentation  10 interviews with community‐based 
researchers to look at the benefits and 
challenges of documenting oral knowledge
‐ see appendix 6 for questions that guided 
these semi‐directed interviews) 

Caribou Respect  25 Interviews with elders and hunters 
about Chipewyan “protocols” for 
respecting caribou   
‐ see appendix 6 for questions that guided 
these semi‐directed interviews 

Caribou Movements  39 Interviews with elders and hunters 
mapping community knowledge of 
caribou movements 
‐ see appendix 6 for questions that guided 
these semi‐directed interviews 

 

257 



 

All interviews were audio‐recorded, simultaneously translated and later transcribed. 

All  interviews were  guided  by  the  spirit  of  the  research  agreement  signed  between 

myself and the Łútsël K’é  Dëne First Nation (see appendix 1).  

The caribou movement interviews used 1:250 000 maps. These results of these 

interviews were then digitized and incorporated into the community’s GIS system 

(ArcView 3.2). 

 
All raw material from interviews are retained by the WLEC office.  

 
Workshops 

2 workshops to set questions used to guide caribou movements  
3 meetings to verify results  
 

(E) 5 interviews with individuals working with community outreach programmes at 
various mining companies and members of the Independent Environmental Monitoring 
Agency. 

 
(F) Archival/ Public Registry Research 
 
Various materials were researched at  the National Archives of Canada  in Ottawa, The 
National  Library  of Canada  in Ottawa,  The Hudson  Bay Archives  in Winnipeg,  The 
Prince of Wales Heritage Museum in Yellowknife and the Department of Indian Affairs 
Public Registry in Yellowknife.  

258 



 

Appendix 6 
 

Questions Guiding Semi‐Directed Interviews 
 

Questions Guiding Traditional Knowledge Documentation Interviews 
- asked of Community-Based Researchers of the Łútsël K’é Wildlife, Lands and 
Environment Office 
 
1. What do you think of the mapping work done at the WLEC?  

a) What kind of knowledge would you like to see included in maps? 
b) What kind of knowledge about the land do young people miss if they only look at 

maps? 
c) How will these maps help with community decision‐making in the future? 
d) What kind of maps would help the community with its work on: 

mining issues, land claims, protection of sites that are important to Łútsël K’é 
people, wildlife harvesting, education of youth about the land, hunting, trapping 

  education of youth about the land 
e) What do you think are the good and the bad things about storing information on: 

paper or on computers? 
f) Is there information that you think should not be stored on computers? 

 
2.   Would it be a good or a bad idea to share these maps with people outside the 

community and why? 
a) Do you trust that the information will be respected? If not, why? 
b) Do you trust that the information will not be misused?  
c) Do you trust that people (in the community and outsiders) looking at the TK 

studies collected by the WLEC have the knowledge and understanding to do 
so? 

d) What is the difference between knowledge you have from personal 
experience, knowledge you learn from other people in town/ people from 
outside the community/ from TV/ from books? 

 
3.  What is the role of dreams, story‐telling, dancing, drumming in learning about the 

Dene Way of Life? 
 

 259  



 

Questions Guiding Caribou Respect Interviews –  
aimed at documenting Łútsël K’é Protocols for Respecting Caribou directed at youth/ 
researchers and hunters coming to the Lutsel K’e area from outside 
 
1. How can you tell when a caribou has been bothered by people, mines, etc. ? 
 
2. What are the differences you see in meat when a caribou has been stressed? How does 
it affect the meat someone will eat later?  
 
3. Do you hunt caribou differently depending on where you find them?  

  
4. What is important to remember when:  

‐ when approaching them  
‐ when butchering them 
‐ when caribou are near town 
‐ when handling meat 

 
5.  What do you think are the differences between the way biologists or researchers 
know the land and Chipewyan know about the land? 
 
6. What are the best ways to teach people from outside the community, like researchers, 

how to respect Dene land and especially caribou? 
 
7. Do you talk to caribou? How is this important for the way you respect caribou? 
 
8. Are there any other stories that help explain how people and caribou should respect      
each other? (that have not already been recorded) 

 
 

 260  



 

Caribou Movements - Interview Questions 
 

The interviews were guided by the following general questions. 
 

a) Experts outlined areas that have been good hunting spots throughout their 
lifetimes. 

b) Experts were asked about times in their lives that they remember a lot more 
animals appearing in the areas outlined in a) 

c) Experts were asked about times in their lives when there was a scarcity of 
animals in these areas (i.e., dogs lost due to hunger) and what they did to 
cope. 

d) Experts were asked how burns had affected their ability to hunt caribou and 
whether or not they felt there was a change in the frequency of burns in the 
Łútsël K’é land use area throughout their life‐times. 

e) Experts were asked whether or not water levels had changed in the areas 
they travelled in throughout their life‐times. 

f) Experts were asked whether mines (Ekati/ Diavik/ DeBeers sites) are 
changing caribou movements/ health, and if so, how. 

g) Experts were asked whether or not they had ever seen woodland caribou or 
small, white caribou (mainland Peary caribou) mixed with the caribou they 
normally see in the Łútsël K’é land use area. 

h) Experts were asked if they were seeing caribou with any external injuries/ 
whether they were seeing any changes in caribou meat in recent years that 
they had not seen before. 

 
 

 

 261  



 

Appendix 7 
 

Barren‐Ground Caribou Survey Techniques 
 

There are currently a number of caribou population survey techniques  in use, they are 

briefly  described  in  this  appendix  along  with  explanations  of  their  strengths  and 

weaknesses. 

Biologists first suggested in that radio‐collar tracking should be used on the Beverly 

and  Qamanirjuaq  herds  in  1983.  In  1984,  the  results  of  aerial  photographic  surveys 

showed that visual observer estimates had under‐estimated caribou numbers by half. In 

1986, the Beverly‐Qamanirjuaq Caribou Management Board (BQ Board) decided to use 

the  results of photographic  survey  results  instead of visual observer  results  to  inform 

their management recommendations.  

The  traditional  calving  grounds  of  the  barren  ground  caribou  herds  are  now 

recognized as  the most effective area  to concentrate census efforts,  though  these areas 

can be very challenging to survey. Breeding females are most aggregated and have the 

most  fidelity  to  certain  geographic  areas  for  calving.  The  Beverly  herd’s  traditional 

calving area, covering all the land area used for calving over a 23 year period from 1957 

– 1994, is 38,400 sq. km (Wakelyn 1999b). This area is three‐quarters of the land area of 

Nova  Scotia.  Biologists  hoped  to  use  radio  and  subsequently,  satellite  collaring 

programs to pinpoint where to concentrate their census surveys in any particular year. 

Unlike  the  tagging  programs  of  the  late  1950s  and  1960s,  the  collaring  programs 

requested  the  approval  of  the  aboriginal  communities  on  the  range  and  involved  the 

handling of far fewer animals.  

The BQ Board and the government of the Northwest Territories have proposed that 

satellite  radio‐collars  be  used  to monitor  the movements  and  distribution  of  Beverly 

caribou,  and  several  agencies  have made  funding  commitments  in  past  years  for  a 

satellite‐monitoring study. However,  the study will not proceed until support  from all 

aboriginal  communities  located  on  the  range  of  the Beverly  caribou  herd  is  obtained 

(this  support may  be  forth‐coming  in  2003). Chapter  4  explored  the  reasons  for  this 

262 



 

opposition  in  some  detail.  Information  from  a  collaring  study  could  help  to  identify 

seasonal  ranges, migration  routes,  and  areas  that  are used by more  than  one  caribou 

herd (e.g., Beverly, Bathurst and Qamanirjuaq). 

Biologists  currently  conclude  that more  than  two  annual  surveys  are  needed  to 

estimate a trend  leading to shifts  in management actions. It  is currently not possible to 

know  what  the  power  of  calving  ground  surveys  is  to  predict  declines  without 

reviewing  all previous data. There  are  instances when  calving  ground photo  surveys 

have  provided  unusually  low  estimates  that  were  due  to  a  delay  in  the  return  of 

breeding females to their calving grounds. 

 
Calving Ground Surveys
 
Calving ground surveys estimate the abundance of breeding females as an index of total 

herd  size  (barren  females,  calves  and  males  do  not  necessarily  return  to  calving 

grounds). Survey  results have varied  in accuracy. Some  low  estimates  in  the past are 

thought  to  have  reflected  the  fact  that  not  all  females  had  returned  to  the  calving 

grounds at the time of the survey, rather than actual low numbers. Surveys done before 

the switch to aerial photographic techniques show a large variation in observer bias. 

Many of  the  survey  results  show precision  levels below  that considered useful  for 

management decision‐making. Biologists  try  to optimize  their allocation of “strata,” or 

to balance the time they spend counting caribou where densities are higher (determined 

during  reconnaissance  flights  before  surveys  are  carried  out),  rather  than  recording 

information  for  as  many  strata  as  possible  in  order  to  make  credible  estimates  of 

standard error  (SE)  (the  less strata surveyed  the higher  the SE).  If animals are moving 

between  strata  in  the  lee  time  between  stratification  and  photo  surveys  (caribou 

distribution and density  is changing),  then  the  survey  results will  suffer  from a  strata 

effort  that was  poorly  allocated.  Biologists  are  continually  looking  for ways  to make 

decisions about when  to change strata boundaries  in as objective a manner as possible 

(to only change strata boundaries for major changes in aggregation patterns). 

 

263 



 

Post-Calving Census Method 
 
This method  is  not  always  feasible  for  every  barren  ground  caribou  herd,  especially 

herds  like  the Bathurst, Qamanirjuaq  or Beverly  herds  that  aggregate  at  post‐calving 

over  a very  large  area. Without  collars, biologists  find  it  is difficult  to  locate  animals 

(there are currently collars on animals from the Bathurst, Qamanirjuaq and Ahiak herds, 

but  not  on  the  Beverly).  Finding  all  post‐calving  aggregations  for  all  herds  is  very 

difficult.  Population  estimates  from  post‐calving  censuses  depend  heavily  on  the 

number  and  representativeness  of  collared  animals.  Biologists  have  discussed  using 

infra‐red photography and high resolution remote sensing, but these techniques are not 

currently in use. 

 
Methods to Monitor Population Trends 
 
Spring Calf-Cow Ratios 
This ratio is calculated in order to monitor population trends between calving surveys, 

that  are  generally  not  carried  out more  than  once  every  6‐7  years.  This  technique  is 

relatively inexpensive and the results can be used to estimate when next to do a calving 

ground  survey  (i.e.,  if  there  is  a  pattern  of  successive  low  ratios  than  it  is  probably 

advisable to do a calving ground survey sooner than later). 

 
Composition Survey 
This  survey  can  be  performed  fairly  often  and  done  quite  precisely.  Composition 

surveys may help to project population declines well before calving ground surveys pick 

up on  such a  trend. Composition  surveys are  thought  to be a more accurate  index of 

recruitment  since  the  ratio  of  calves  is  determined  against  all  members  of  the 

population,  not  just  breeding  females,  and  it  is  not  possible  to  assume  a  stable  age 

distribution when  looking  at  all members  of  the  population  as  you  can when  only 

looking at adult females (spring cow: calf ratios). 

 

264 



 

The Key Weaknesses of Surveys According to Biologists  
(Mowat and Boulanger 2000): 
 

1) A delay between stratification and photo play when carrying out calving ground 
surveys (significant costs involved in  redoing stratification photoplays). 

 
2) Precision of surveys can be increased by increasing coverage, but the increase in 

precision does not  increase  linearly:  i.e.,  increasing  coverage by  two  times will 
not  double  precision,  it  is  more  important  to  concentrate  resources  on 
photographing high versus low density strata. 

 
3) There has been a lot of inconsistency over the years in choosing distance strata. 

 
4) Comparing  surveys may be beyond what  is  technically possible. One  solution 

may be  to  recalculate past  surveys using post‐stratification,  thereby  increasing 
confidence  in  past  surveys,  but  to  do  this  recalculation  would  take  a  lot  of 
resources away from the need to plan future surveys. 

 
5) A lack of precision in surveys can be a result of trying to look at the entire herd. 

It may  be  advisable  to  concentrate  on  recruitment  rates;  current management 
plans stipulate that decisions about harvest rates and commercial tag allocations 
must be made with knowledge of whole herd numbers. 

 
6) If biologists continue to use current methods, whole herd numbers will continue 

to  be  underestimated  since  they  lack  precision  and with  a  lack  of  precision, 
management  decision‐making  bodies  are  required  to  take  a  conservative  tact, 
possibly resulting in frozen or decreased allocations quotas as a result. 

 
7) Spring  calving  surveys  hinge  on  all  breeding  females  being  at  the  calving 

grounds.  There  is  only  a window  of  two weeks  to  do  this  survey,  and  if  the 
weather  is bad,  the chance  to do  the survey  is  lost (current survey costs for  the 
Beverly herd are estimated to cost $160 000). 

 
8) With the levels of SE around spring calving survey estimates, it would currently 

require a change of 20% in herd size, to detect any change in herd size at all. It is 
possible  that  after  spending  significant  resources  on  calving  surveys  that  co‐
management boards are still in a position after spending a lot of time and money 
that they still do not know if the estimate of standing stock has changed, and are 
no  further  ahead  in  collecting  the  information  needed  to  increase  or  decrease 
commercial  quotas  for  instance. Concentrating  on  efforts  to discuss  aboriginal 
community observations  that a change  in abundance  is occurring may be more 
relevant and useful to management decision‐making. 

 

265 



 

Management Actions are currently triggered by a number of factors including: 
• the number of breeding females (calving ground surveys) 
• total population size 
 
There  have  been  efforts  to  avoid mistaken  conclusions  as  a  result  of  inaccurate 

survey results by consulting with aboriginal communities (see 1993/ 1994 survey results 

of  BQ  herds). Hunters may  notice  “stragglers” moving  between winter  and  calving 

grounds  that  surveys  will  not  detect.  Years  when  late  springs  occur  need  careful 

ground‐truthing  that  aerial  surveys  do  not  always  provide.    Radio  collars may  help 

provide  vital  additional  information  about  changes  in  distribution  and  variations  in 

movements  that  aerial  surveys  cannot  detect.  Survey  coverage  is  usually  as  low  as 

possible  because  the  costs  of  aerial  photography  are  high. Mixing  photo  and  visual 

observer methods may help to bring costs down in the future by using photography in 

high density strata and visual observations in low density strata. 

266 


	Acknowledgements-Sep-04.pdf
	Acknowledgements-Sep-04.pdf
	Acknowledgements


	Table of Contents-final-Sep-04.pdf
	Table of Contents

	List of Tables-final-Sep-04.pdf
	List of Tables

	List of Figures-final.pdf
	List of Figures
	Figure 3.1: Population Estimates of Mainland Barren-Ground C
	(between Mackenzie River and Hudson Bay)   …87



	List of Boxes-final-Sep-04.pdf
	List of Boxes
	Box 3.2: The Treaty 8 Commission and Hunting and Fishing Rig
	Box 3.3: RCMP Observations of Abundant Caribou at the Turn o
	20th Century         …85




	Chapter 1-final-Sep-04.pdf
	Influence of Global Trend in State-Organized Management
	Traditional Knowledge - Ways of Thinking
	Circumpolar and Interdisciplinary Context


	Chapter 2-text-Sep-04.pdf
	A Closer Look at a Single Adaptive Cycle

	Chapter 3 - text-Sep-04.pdf
	3.1 Chapter Summary
	3.2 Changing Movements of Caribou and Dënesôłine People
	3.4 Historical Shifts in Dënesôłine Movements on the Caribou
	Table 3.1: Changes in Dënesôłine Caribou Information Network
	TIME PERIOD
	3.5 Changes in Information sharing since Dënesôłine Settleme
	3.9 Dene Concept of Caribou and People as Co-dependent Actor


	Chap 5-text-Sep-04.pdf
	Research Process
	5.8.2 Cross-Cultural Literacy

	5.11 Conclusions: Reflections on Knowledge Sharing and the L

	Chap8-text-Sep-04.pdf
	8.6 Creating Alternative Management – Building from the Grou

	References-Sep-04.pdf
	Personal Communications

	Appendix 1 and 2-Sep-04.pdf
	Appendix 1
	BETWEEN
	The Band
	Anne Kendrick
	Appendix 2
	Letter of Support for Research Project from



	Appendix 3 and 4-Sep-04.pdf
	Appendix 3
	Notification of Research Licence issued by
	Aurora Research Institute
	Appendix 4

	Research Approval Certificate from
	University of Manitoba’s
	Joint-Faculty Research Ethics Board

	Appendix 5-Sep-04.pdf
	Appendix 5
	Sources of Evidence
	Respecting the Community’s Research Burden
	Łútsël K’é community researchers have carried out an impress
	The time I spent working on the WLEC’s information database 
	Łútsël K’é insists that outside researchers make a commitmen





	Appendix 6-Sep-04.pdf
	Questions Guiding Traditional Knowledge Documentation Interv
	- asked of Community-Based Researchers of the Łútsël K’é Wil
	education of youth about the land
	Caribou Movements - Interview Questions


	Appendix 7-Sep-04.pdf
	Appendix 7
	Barren-Ground Caribou Survey Techniques


